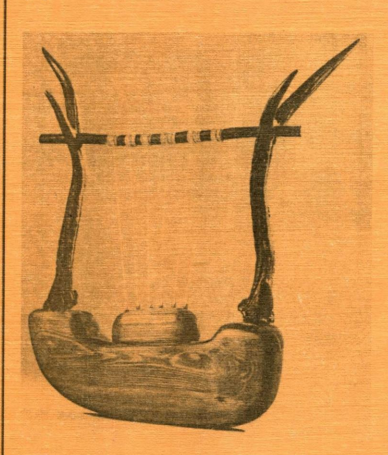


### Е. В. Герциан

# ИЗ ИСТОРИИ ДРЕВНЕЙ МУЗЫКИ



Санкт-Петербурз — 2006

### Е. В. Герцман

## ИЗ ИСТОРИИ ДРЕВНЕЙ МУЗЫКИ

Допущено Учебно-методическим объединением по направлениям педагогического образования в качестве учебного пособия для студентов высших учебных заведений, обучающихся по направлению 540700 (050700) Художественное образование

Санкт-Петербург Издательство РГПУ им. А. И. Герцена 2006

ББК 85.30я43 Г 44

Печатается по рекомендации кафедры музыкального воспитания и образования и решению редакционно-издательского совета РГПУ им. А. И. Герцена

Рецензент: канд. искусствоведения, доц. Р. Г. Шитикова

#### Герцман Е. В.

Г 44 Из истории древней музыки: Учебное пособие. — СПб.: Изд-во РГПУ им. А. И. Герцена, 2006. — 197 с.

ISBN 5-8064-1120-6

Цивилизация, давшая миру Гомера, Платона и Еврипида, создала и величайшие образцы музыкального искусства. Несмотря на то, что наш современник не может услышать п о д л и н н у ю античную музыку, он может узнать о тех мастерах, которые ее творили. В этой книге читатель найдет многочисленные сведения не только о выдающихся музыкантах, но и о самых разнообразных инструментах, звучавших в Древней Греции, а также о некоторых важных особенностях ее музыкальной жизни. Отдельная глава книги посвящена описанию истории изобретения органа в Римскую эпоху и теи, кто его сконструировал. Здесь приводятся древние свидетельства (некоторые из них переводятся на русский язык впервые), передающие конструкцию самых ранних органов.

ББК 85.30я43

ISBN 5-8064-1120-6

© Е. В. Герцман, 2006 © Издательство РГПУ им. А. И. Герцена, 2006

#### СОДЕРЖАНИЕ

| От автора                                           | ,      |
|-----------------------------------------------------|--------|
| Глава І. Фрагменты музыкального быта                | :4     |
| § 1. Начало распада трисдиной гармонии              |        |
| § 2. Аэды и мелики                                  | 24     |
| § 3. Агоны                                          |        |
| § 4. Стили-гармонии                                 |        |
| Глава II. Инструменты и музыканты                   |        |
| § 1. Лира и ее разновидности                        | 6      |
| § 2. Кифара и кифаристика                           |        |
| § 3. Псалтерионы                                    |        |
| § 4. Авлос и авлеты                                 |        |
| § 5. Сиринга                                        | 11     |
| § 6: Сальпинга и букцина                            |        |
| § 7. Ударные инструменты                            |        |
| Глава III. Рождение органа                          |        |
| § 1. Тирренский авлос                               | 13     |
| § 2. Архимед или Ктесибий?                          |        |
| § 3. Звучащая забава                                |        |
| § 4. Конструкция                                    | .,15   |
| § 5. Музыкальные возможности                        |        |
| § 6. Свидетельство Герона Александрийского и других | 17     |
| § 7. Орган в музыкальной жизни                      |        |
| Русскоязычная литература по учебному курсу «История | антич- |
| ной музыки»                                         |        |

### Оп авпора

Книга «Из истории древней музыки» предлагается студентам музыкального факультета как учебное пособие по курсу «История музыки». Естественно, что в такой небольшой по размерам книге невозможно было охватить все многочисленные темы, изучающиеся в разделе курса. В настоящее время музыкальная педагогика не готова к глубокому изучению в стенах высших учебных специальных заведений курсов по всем известным древним музыкальным цивилизациям (от Китая, Японии и Индии до Шумеро-Вавилонии и Египта). Это дело далекого будущего. Пока же историческое музыкознание не располагает заслуживающим доверия соответствующим материалом и нет достаточного числа специалистов, способных на должном научном уровне вести такие учебные курсы. Да и предлагаемый программами сейчас объем учебных часов даже не предполагает ничего подобного (если, конечно, не ограничиваться самыми общими сведениями по каждой культуре, что не может позволить себе серьезное учебное заведение, поскольку такое обучение ничего не способно дать студенту, кроме дилетантских поверхностных представлений). Поэтому мое внимание было сосредоточено только на «классической античности», т. е. на музыкальной культуре Древней Греции и Рима 1. Это объясняется многими причинами.

Известно, что Древняя Греция и Рим стали своеобразным и того м<sup>2</sup> многовекового развития культуры стран Древнего мира (во всяком случае, к такой мысли приводит принятый ныне в науке взгляд на историю древности). Конечно, они не могли вобрать в себя все многообразие национальных культур многочисленных народов, населявших землю в те далекие времена. Но факты говорят о том, что благодаря своему «историческому месту» во всеобщей эволюции Древнего мира именно здесь сфокусировались важнейшие тенденции, в той или иной мере проявлявшиеся во многих (если не во всех) музыкальных культурах древности. Поэтому углубленное изучение «классической античности» является одновременно и познанием самых важных аспектов, типичных для всей музыкальной культуры древности.

Существует еще один немаловажный фактор, свидетельствующий о том, что именно музыкальная жизнь Древней Греции и Рима может служить неким «ориентиром» при изучении всех древних художественных цивилизаций. Дело в том, что именно от них сохранилось больше всего памятников, доступных для изучения (общеисторических, общелитературных, музыкально-исторических, музыкально-теоретических, нотографических). А это создает благоприятные условия для верного понимания многих сложных процессов, происходивших в музыкальном развитии на заре истории не только в пределах стран «классической античности», но и в других, значительно более труднодоступных для исследования ареалах и эпохах.

Кроме того, «классическая античность», ставшая основой европейской цивилизации Нового времени, оказала сильное влияние и на развитие ее музыки. Это обстоятельство также подтверждает, что глубокое понимание явлений новоевропейской музыки немыслимо без основательного освоения античного наследия. Таким образом, изучение музыкальной культуры «классической античности» (конечно, не в ущерб другим странам Древнего мира) может дать представление о своеобразии музыкальной жизни далекого прошлого и заложить основы для верного понимания всей европейской истории музыки.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Поскольку латинское прилагательное antiquus (древний) с полным правом может быть распространено на музыкальные культуры всех стран древности, то с XIX века под термином «классическая античность» условно понимаются Древняя Греция и Рим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Конечно, «итог» здесь подразумевается настолько, насколько он возможен при безостановочном движении истории.

Общеизвестен дефицит учебных часов, отведенных действующими программами на изучение древних музыкальных культур. Эти программы отражают особенности педагогической практики большинства высших учебных заведений. Ни для кого не секрет, что почти везде детально начинают изучать лишь историю музыки, начинающуюся с рубежа XVI-XVII столетий. Для такого подхода всегда существовало очень много причин (начиная от антинаучной дифференциации музыкального искусства на «живое» и «мертвое» и кончая отсутствием достаточного количества специалистов, способных на должном научном уровне вести учебные курсы, посвященные древним музыкальным цивилизациям). Но даже в тех счастливых случаях, когда на изучение древней («досредневековой») музыки отводится целый учебный семестр (а именно так с недавнего времени поставлено дело на музыкальном факультете Российского педагогического университета им. А. И. Герцена), то и тогда приходится сосредоточить тематику лекционных и семинарских занятий на самых сложных проблемах содержания курса: на источниковедческой базе, на документальных свидетельствах об акустическом своеобразии музыкальной практики, на кардинальных особенностях музыкального мышления, на сложной системе древнегреческого нотного письма и т. д. Естественно, что многие важные вопросы студентам приходится изучать самостоятельно. И здесь важную помощь им могут оказать соответствующие учебные пособия. К такому жанру относится и предлагаемая книга.

Она состоит из трех глав, каждая из которых призвана помочь студентам понять отдельные (и, конечно, далеко не все) аспекты истории античной музыки.

В первой главе — «Фрагменты музыкального быта» — читатель познакомится с такими важными явлениями музыкальной жизни, как место и роль музыки в античном синкретическом искусстве, с особенностями взаимоотношения распевающегося текста и музыки, с деятельностью многих мастеров, творчество которых было связано с этим историческим периодом художественной практики. Отдельные параграфы главы отведены освещению знаменитых античных соревнований, а также национальным особенностям, проявлявшимся в музыке «классической античности».

Вторая глава — «Инструменты и музыканты» — призвана продемонстрировать не только многообразие инструментов античного мира и их разновидности, но и познакомить читателя с довольно многочисленной плеядой инструменталистов-исполнителей и композиторов.

В третьей главе — «Рождение органа» — собраны все сохранившиеся материалы, прямо или косвенно связанные с изобретением и первыми шагами инструмента, который в Новой Европе на протяжении нескольких столетий будет считаться «царем инструментов». Тому, кто хочет понять истоки органной музыки, не обойтись без этих сведений.

Предваряя книгу, не могу не затронуть (пусть очень кратко) еще одну важную проблему.

Весь ее материал основан на древнегреческих и латинских источниках — единственных документах, анализ которых способен дать верную информацию. Сложность их освоения состоит в том, что всякий перевод древнего письменного памятника на любой из современных языков чреват тем, что получающийся результат очень часто несет на себе печать воззрений переводчика и его научной среды. Не случайно всякие легенды и небылицы об античной музыке возникли в результате либо очень «свободных переводов» (мягко выражаясь), либо из-за того, что перевод музыкально-исторических и музыкально-теоретических источников долгое время находился в ведении филологов. Отдавая глубокую дань уважения и восхищения их работе, не могу не признать, что многие фантазии об античной музыке возникли благодаря переводам специальных текстов, выполненных филологами. Поэтому в настоящей книге источники приводятся не только в моем переводе, но и на языке подлинника. Читатель, незнакомый с греческим и латинским языками, естественно, пропустит этот текст. Зато специалист сможет понять, насколько перевод адекватен первоисточнику. Убежден, что объективность подачи материала требует именно такого изложения. Мне уже приходилось писать3, что при обсуждении любой проблемы древности историкам музыки недопустимо пользоваться переводами «из вторых рук» (а нередко и «из третьих»), так как подобный метод больше по-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Герцман Е. Тайны истории древней музыки. СПб., 2004. С. 9.

ходит на знаменитую детскую игру в «испорченный телефон», нежели на подлинно научное изложение материала.

Кроме того, я верю, что даже внешнее знакомство с греческими и латинскими специальными текстами и терминами даст возможность лучше понять и ощутить эпоху, создавшую эти документы. Разве можем мы представить себс изучение, например, истории русской или итальянской музыки вне связи с русским или итальянским языком? То же самое касается изучения и античной музыкальной культуры, от которой не сохранилось (да и не могло сохраниться) звучащей музыки. Любые попытки ее возрождения всегда были обречены, и для этого существует слишком много причин. Поэтому единственное, что нам остается, узнать особенности древней музыкальной жизни и науки о музыке. А они-то и запечатлены в памятниках, написанных по-древнегречески и по-латыни. Вот почему тот, кто хочет по-настоящему понять, что происходило в истории музыки тех далеких времен, не может игнорировать эти письменные источники. Наоборот, он должен сделать все возможное, чтобы глубже проникнуться их содержанием. И кто знает, может быть кто-то из читателей книги настолько заинтересуется приводящимися здесь фрагментами из древнегреческих и латинских сочинений, что, не доверяя переводчику, захочет сам приобщиться к их содержанию и сделает решительный шаг к освоению языков Платона и Вергилия. Это будет еще одна важная ступень на пути изучения древней истории музыки.

Во всяком случае, я надеюсь, что предлагаемая книга станет подспорьем не только для студентов, слушающих мои лекции по истории античной музыки, но и для всех, кто интересуется древней музыкальной культурой.



### Глава I ФРАГМЕНТЫ МУЗЫКАЛЬНОГО БЫТА

### § 1. Начало распада приединой вармонии

Шел последний, десятый год Троянской войны. Дни Трои были сочтены. Все крепче и крепче вокруг нее сжималось кольцо ахейских войск, возглавляемых аргосским царем Агамемноном. Близ Трои, в маленьком городе Хрисе со знаменитым храмом Аполлона, жил со своей дочерью служитель этого храма, жрец Аполлона. Его имя, как и имя его дочери, не сохранилось, но потомки их стали называть Хрисом и Хрисеидой, по названию их города. Когда ахейцы захватили, разрушили и разграбили его, Хрисеида досталась Агамемнону в качестве военной добычи. Убитый горем отец молил царя вернуть дочь, но все было тщетно. Тогда он обратился за помощью к самому Аполлону. Этот златокудрый бог славился не только как целитель (παιάν -- nэан), и поэтому в его честь распевали «пэан», но и как «далекоразящий» (єкаєруос) своих врагов. Аполлон внял просьбе своего жреца и наслал на греков мор. Агамемнон вынужден был вернуть Хрисеиду отцу, а греки-ахейцы были спасены от мора. Когда самое страшное осталось позади, ахейцы совершили молитву и принесли жертвы Аполлону, а затем устроили пир.

Так передает эти события Гомер. Завершает же он свое описание следующими словами (Илиада I 472—474)<sup>1</sup>:

οί δὲ πανημέριοι μολπή θεὸν ίλάσκοντο, καλὸν ἀείδοντες παιήονα, κοῦροι ᾿Αχαιῶν, μέλποντες ἑκάεργον ὁ δὲ φρένα τέρπετ᾽ ἀκούων.

Все дни юноши ахейские ублажали бога пением и пляской, запевая прекрасный пэан, танцуя и воспевая далекоразящего, а он, слушая, услаждался, мыслью [о людях].

В приведенном фрагменте «петь и танцевать» выражено одним-единственным словом «мольпэ» ( $\mu$ о $\lambda$ πή). В гомеровском языке это слово в большинстве случаев обозначает пение, сопровождаемое танцем. В византийском словаре, носящем загадочное название «Свида» (Σουΐδας), сообщается о том, что слово мольпэ подразумевало «у Гомера [некую] игру» (παρὰ Όμήρφ δὲ τὸ παίγνιον)², но не в простейшем смысле, не детскую игру, а некое ритуальное действо, включавшее в себя поэзию, музыку и танец. Не случайно одновременно поющую и танцующую женщину называли «молпетис» ( $\mu$ о $\lambda$ πῆτις). Существительное же «мольпэ» произошло от глагола «мельпейн» ( $\mu$ έ $\lambda$ πειν), обозначавшего восхваление, осуществляемое одновременно и пением и танцем. По свидетельству Афинея³ (XIV 628 A), историк Филохор, жизнь ко-

торого исследователи относят к рубежу IV-III веков до н. э., рассказывая о древних, утверждал:

ὅταν σπένδωσι τὸν μὲν Διόνυσον ἐν οἴνω καὶ μέθη, τὸν δ' Απόλλωνα μεθ' ἡσυχίας καὶ τάξεως μέλποντες.

Когда они совершают жертвенные возлияния, то Дионису о н и мельпонствуют в опъянении и с вином, а Аполлону — спокойно и [выстроившись] в линию.

Такое сообщение в полной мере говорит о разнице песен и танцев в культе двух самых популярных олимпийских богов.

Я начал изложение с гомеровского фрагмента только потому, что в нем (одном из немногих) еще сохранились еле заметные следы того времени, когда не было никакой границы между жизнью и религией, жизнью и искусством. То был единый неразрывный универсум, в котором любое действие оказывалось творчеством, будь то охота на дикого зверя или сельскохозяйственная обработка земли, сражение с врагами или рыбная ловля, поклонение богам или излечение от недутов.

Исследователи говорят, что когда-то, в эпоху первобытного общества, не только не было межи, отделявшей искусство от жизни, но и в самом искусстве отсутствовало подразделение на виды: словесное творчество, музыкальное и танцевальное представляли собой единый нерасчлененный феномен, и они не существовали как самостоятельные виды искусства4. По мнению ученых, это объясняется, среди прочих многих причин, двумя основными. Вопервых, крепкая спаянность жизни с искусством способствовала тому, что в него недиференцированно переносились все формы жизнедеятельности людей. Поэтому словесные высказывания, пение и танец, как и в жизни, оказывались в едином нерасчлененном творческом пространстве. Во-вторых, «художественная слабость» человека на тех ранних этапах цивилизации вынуждала его ради большего впечатления применять все доступные ему средства. Подобно тому как в борьбе со зверем первобытные охотники использовали и руки, и ноги, и камни, и палки, и зубы, так и в художественном акте совмещались нерасчлененными слова, музыка и танец.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Как принято при ссылках на античную литературу, римскими цифрами указываются крупные разделы сочинения (книги, песни), а арабскими — более мелкие (главы, параграфы, стихи и т. д.). В данном случае указывается, что цитируемые стихи представляют собой строфы 474—476 из первой песни «Илиады» Гомера.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Suidae Lexicon, Edidit. Em. Bekkeri, Berlin, 1854.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Грамматик и софист, жизнь и деятельность которого относят к рубежу II-III столетий, Афиней из Навкратиды (в Египте) написал солидный труд, дошедший до нас в 15 книгах под названием Δειπνοσοφισταί, что можно перевести как «Пирующие (либо обсдающие) софисты» или «Софисты за обеденным столом» (поскольку это единственное дошедшее до нас сочинение Афинея, то ссылки на него даются без указания его названия). Отрывки из трактата Афинея цитируются здесь по изд.: Athenaei Naucratitae Deipnosophistarum libri XV, recensuit G. Kaibel. Vol. I-III. Lipsiae, 1887–1890.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Подробнее об этом см.: Каган М. Морфология искусства. Л., 1972.

Чем многообразнее были средства, тем более удачным представлялось творческое деяние.

Но если даже все происходило именно так, как описывается в научных исследованиях, то эта эпоха существовала задолго до наступления античности. Наиболее ранние из доступных нам сведений из так называемого гомеровского времени связаны уже с тем периодом, когда самым активным образом шло расслоение некогда монолитного единства искусств. В дальнейшем мы убедимся, что в поэмах Гомера масса людей поет и танцует одновременно, однако солист-певец поет, уже не всегда совершая какие-либо танцевальные движения. Наряду с этим некоторые из участников того же художественного действа нередко уже только танцуют. Вместе с тем влияние синтеза искусств еще очень долго ощущалось и в постгомеровское время.

Постараемся представить себе мышление эллина, жившего тогда, когда существовала искренняя вера, что для успеха любого дела нужно во что бы то ни стало заручиться благосклоностью божества, покровительствующего задуманному мероприятию. Прежде чем отправиться на войну, на охоту, построить жилище, жениться или переместиться в загробное царство, необходимо было принести жертвы одному из богов. Ведь язычники поклонялись многим богам и, значит, следовало сделать так, чтобы избранное божество поняло, что жертвы предназначаются именно ему. Поэтому прославление бога должно было сопровождаться многократным произнесением его имени. Но этого было еще слишком мало, чтобы добиться его благосклонности. Задача состояла в том, чтобы божеству понравился сам процесс величания. В ту пору ни для кого не было секретом, что эллинские боги любят пение и танец. А пение получается более красивым, если поется не прозаический текст, а стихотворный. Значит, во время таких ритуалов должна распеваться поэзия, сопровождаемая танцем. Неизвестный мастер, сделавший один из фризов знаменитого Парфенона, изобразил на нем две сцены: на одной — шествие танцующих и поющих верующих, а на другой — группа олимпийских богов, радующихся, глядя на мольпонствующих эллинов. Боги, запечатленные на фризе, словно завороженные, смотрят на пляску и слушают пение. Идея этого изображения запечатлела важную грань античного мышления -- веру в то, что

те, кто управляют судьбой мира и руководят поступками людей, любят искусство. Об этом же свидетельствует и знаменитый древнегреческий поэт Гесиод<sup>5</sup> (Теогония 1–115), подтверждающий, что у себя, на горе Олимп, боги изрядное время отводят пению и танцам. Поэтому обряды жертвоприношений и поклонений не мыслились без них.

Итак, религиозные ритуалы не могли обходиться без стихов, музыки и танцев. В таких условиях эстетическое удовлетворение было неразрывно связано с конкретными житейскими запросами, а художественное наполнение обрядов — с материальными результатами профессиональной деятельности. Греческое слово «технэ» (τέχνη), произошедшее от глагола «тиктейн» (τίκτειν рождать) и впоследствии обозначавшее искусство, первоначально подразумевало «ремесло», «занятие», «профессию». Смысл однокоренных с ним существительных также весьма знаменателен: «технэма» (технома — продукт ремесла, произведение), «технитес» (техуітης — ремесленник, мастер). Сюда же нужно добавить, что для эллина архаичной поры ремесло, наука и искусство — одно и то же. Причем такое мировоззрение существовало вплоть до времени жизни Аристотеля, поскольку еще для его учителя Платона (Государство Х 601 b-е) поэт, сапожник, живописец, шорник, кузнец и музыкант - представители ремесел одного порядка.

Теперь попытаемся понять, какое влияние могла оказать на античное искусство та первобытная эпоха, когда слово, музыка и танец выступали как единое неразрывное целое. Хотя, как

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Современные историки литературы «поселили» его в VIII век до н. э.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> В отечественном антиковедении сложилась странная традиция, согласно которой при транскрипции греческих слов «отсекаются» их окончания, в которых как раз и проявляется их греческое происхождение. Согласно этой традиции, слово «технитес» нужно транслитерировать как «технит», «Аристотелес» как «Аристотель», а «Еврипидес» как «Еврипид». Вряд ли в настоящем учебном пособии можно изменить эту традицию, тем более что она крспко связана со старым спором между последователями «эразмовского» и «райхлиновского» чтения. Но для того чтобы читатель мог хотя бы изредка «услышать» греческое звучание, здесь зачастую даются буквальные транскрипции в «райхлиновском» чтении (в «эразмовском» чтении, соответствующем современному новогреческому произношению, приведенные выше слова звучат как «технитис», «Аристотелис», «Еврипидис»).

уже указывалось, античность бесконечно далека от той примитивной эры человеческой цивилизации, все-таки ее художественные реликты достигли последнего тысячелетия до новой эры (согласно принятой ныне хронологии). И поэтому их нельзя миновать при обсуждении проблем античного искусства времен архаики.

Синтез поэзии, музыки и танца означает, что художественный образ создавался выразительными средствами всех трех искусств. От той древнейшей эпохи до нас не дошло ни одного свидетельства, на основании которого можно было бы судить о существовавшем тогда «распределении» выразительных средств между будущими автономными видами искусств. Но совершенно ясно, что при обсуждении этой проблемы не следует забывать об одной важной закономерности: КАЖДЫЙ «СОЮЗ» ИСКУССТВ — СОДРУЖЕСТВО НЕРАВНОПРАВНЫХ. Как и всякое сложное объединение, такое содружество всегда представляет собой некую иерархическую систему, совмещающую главное и второстепенное, руководящее и руководимое. Она действует только по законам соподчинения, ибо без этого система не может функционировать. Все известные разновидности художественных «союзов» (от античной трагедии до современной оперы и кино) в полной мере подтверждают такой вывод7. Нет никаких оснований считать, что древнейшие художественные формы были в этом отношении исключением. Не случайно ранний этап античного искусства принято называть синкретичным -- слитным и нерасчлененным на отдельные виды. А это означает, что и средства выразительности использовались в таком объединении тольков иерархическом сопряжении.

Очевидно, что гегемония тогда полностью принадлежала слову, которое являлось центром действа, цементирующим все художественное содружество. Это было обусловлено тем, что словами ясно и понятно можно было высказать идею, тему и передать сюжет произведения. По своей доступности и определенности со словом не может соревноваться ни танец, ни, тем более,

музыка. Именно благодаря слову постигалось то, о чем идет речь. Такая ситуация в обязательном порядке влекла за собой и главенство всего, что было связано с текстом. Музыка лишь мелодизировала слово, делало его распевным и потому более ярким, а танец обрамлял звучащий текст серией соответствующих движений. Поэтому не удивительно, что александрийский грамматик и лексикограф Гесихий, толкуя в своем «Словаре» (его создание традиционно датируется V веком) слово «мольпос» (μολπός), примыкающее к уже упоминавшейся группе терминов, произошедших от глагола «мельпейн» (μέλπειν — петь и танцевать одновременно), утверждает, что оно обозначает «гимнода, поэта» (ὑμνφδός, ποιητής)<sup>8</sup>, то есть тех, кто мог одновременно сочинять и текст и музыку<sup>9</sup>.

Если мы хотим правильно понимать специальные древнегреческие термины, то необходимо учитывать все эти особенности. Так, например, в применении к древнейшей эпохе слово «хорос» (χορός) нужно переводить не как «хор», а как «хоровод», поскольку именно в хороводе совмещены поэзия, музыка и танец. Участник же хоровода, как уже указывалось, именовался хоревмом (χορευτής). «Нехороводное жертвоприношение» (θυσία ἄχορος) расценивалось как ритуал несравненно более низкий, который не мог посвящаться самым главным олимпийским богам. Теперь становится понятно, почему прилагательное «ахорос» (ἄχορος — нехороводный) применялось к человеку не только лишенному таланта, но и невоспитанному. Оно было аналогочно значению «амузос» (ἄμουσος — лишенный муз, то есть лишенный внимания муз). А без муз, по мнению древнего эллина, невозможно никакое искусство.

Гомер не может приступить к изложению сказания, пока не обратится к музе. Свою знаменитую «Одиссею» он начинает со слов:

Муза, расскажи мне о многохитром муже... Ανδρα μοι ἔννεπε, μοῦσα, πολύτροπον...

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> В этом легко убедиться на простейших примерах при сравнении, допустим, смыслового «веса» живописи в собственно живописи, а также в театре или в кино. Аналогичным образом выявится различная по значимости роль музыки — в оперном театре, драматическом или в том же кино.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cm.: Hesychii Lexicon. Ed. M. Schmidt. Jena, 1858-1868.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Однако, как мы убедимся в дальнейшем, далеко не всегда в одном лице совмещались поэт и композитор.

Значит, по представлениям Гомера, не он рассказывает о странствиях Одиссея, а муза вещает через него. Когда сказитель начинает «Илиаду», то он поступает аналогичным образом, восклицая: «Богиня, воспой гнев» 10 (Μῆνιν ἄειδε, θεά). И все, кто слушал его, прекрасно понимали, о какой богине идет речь — о той, без помощи и благосклонности которой не может состояться ни один творческий акт.

По представлениям рапсода 11 Гомера, он речитирует 12 не благодаря своему мастерству, а на основании божественного вдохновения, зависящего от благосклонности муз. Вдохновение — это своего рода безумие, когда человек не осознает в полной мере того, что он делает, но совершает свои действия по некому повелению свыше, под влиянием особой разновидности исступленности и безумия (µανία — мания). По словам Платона (Федр 265 а-b), такое безумие бывает лишь тогда, когда оно «получено благодаря божественному отклонению от обычных нορм» (τὴν δὲ ὑπὸ θείας ἐξαλλαγῆς τῶν εἰωθότων νομιμῶν γιγνομένην). Только в таком случае муза может помочь людям сказать, спеть и станцевать. Но они будут это делать не так, как сами захотят, а так — как она пожелает. И если подобное волшебство совершится, то избранники музы будут петь и танцевать только таким образом, как она «настроит» их, а не иначе. В этом и состоит обучение у музы, поскольку подлинный мастер должен знать, чего она хочет. Как говорил Гомер (Одиссея VIII 479-481):

Для всех людей земных певцы достойны награды и чести, потому что муза обучила их напевам, ибо возлюбила она племя певцов.

Не обучаясь у музы и не обладая ниспосылаемым ею вдохновением, никогда нельзя стать мастером.

Нетрудно обратить внимание, что Гомер все время говорит об одной музе. И это не случайно. Ведь мы уже знаем, что в его времена еще сильно было влияние первобытного синкретизма, когда поэзия, музыка и танец выступали в неразрывном единстве и ничто не мешало верить, что всем художественным творчеством руководит одна-единственная муза.

Если мы обратимся к самым древним художественным жанрам, то убедимся, что поэзия, музыка и танец действовали всегда одновременно. Но, знакомясь с этими свидетельствами, мы никогда не должны забывать, что они дошли до нас из более поздних времен, когда древний художественный синкретизм уже распадался и активно формировались самостоятельные виды искусств. Нужно также учитывать, что процесс этого расслоения растянулся почти на всю античность, хотя начало его восходит, скорее всего, к доисторическим временам. Это подтверждают многие факты античной художественной жизни: когда уже возникали многочисленные образцы автономных видов искусств, традиционные формы синкретического триединства поэзии, музыки и танца продолжали еще долгое время существовать. Например, когда инструментальная музыка уже заявила о себе как об автономном жанре, в религиозных ритуалах и на всегреческих художественных соревнованиях продолжали исполняться традиционные художественные формы. Источники же, которыми мы располагаем, были созданы тогда, когда новое и старое постоянно соседствовали друг с другом. Это необходимо учитывать при осмыслении их содержания и постоянно делать «поправку» на позднее происхождение свидетельств 13.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Речь идет о гневе Ахилла: после того как Хрисеида была возвращена отцу, глава ахейского войска под Троей Агамемнон решил забрать у Ахилла его наложницу Брисеиду. Возмущенный Ахилл решил отказаться от участия в войне.

<sup>11</sup> Греческое слово «рапсод» (ῥαψφδός) произошло от глагола «раптейн» (ῥάπτειν — сшивать, составлять) и существительного «одос» (ϣδός — певец). Рапсод — исполнитель и составитель (компилятор) эпических сказаний.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> От латинского recitare — произносить или читать вслух. Под термином «речитация» понимается выразительное, торжественное чтение (нередко с умышленно растянутыми звучанием гласных звуков), в корие отличное от обыденной речи.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Далее читатель найдет много примеров подобного рода. Сейчас я указываю только некоторые из них.

«Лавроносные песни» (δαφνηγρορικὰ μέλη). Цикл самых разнообразных стихотворений, певшихся и танцевавшихся в честь «лавроносного Аполлона». По свидетельству Поллукса (IV 53), их исполнители пели и танцевали, держа в руках ветки лавра. Предание говорит о том, что лавр — дерево, посвященное Аполлону. А кольскоро этот бог считался покровителем искусств, то первоначально победители мусических соревнований награждались лавровым венком. Философ-неоплатоник Прокл (Хрестоматия 26) сообщает, что «лавроносные песни» относились к жанру «партений» (παρθένεια), поскольку они исполнялись хороводом девушек (παρθένιος — девичий).

Один из древнейших хороводов — «епилений» (ἐπιλήνιος, от λήνος — «ленос», название корыта, в котором давили виноград). Хоровод имитировал трудовой процесс, во время которого давят виноград.

Гимн-танец в честь знаменитого Геракла назывался «каллиник» (καλλίνικος — победный). Гесихий писал о том, что «каллиник — это собственное имя и вид танца» 16. А поэт Пиндар 17 (Немейские песни IV 16), живший в доклассическую эпоху 18, рассказывает, что воспеваемый им победитель на Немейских играх «пропел гимн каллиник» (ὅμνον κελάδησε καλλίνικον). По свидетельству же Афинея (XIV 618 С), грамматик Трифон, считал, что «каллиник» — это инструментальная пьеса для сольного авлоса. Значит, если во времена Гесихия и Трифона «калинник» исполнял-

ся только как танец или сольная музыка для инструмента, а во времена Пиндара он был песней, то есть все основания считать, что в архаичную эпоху он, являясь хороводом, пелся и танцевался.

В честь Геракла исполняся и другой хоровод, называвшийся «тетракомос» (τετράκωμος). По свидетельству Поллукса (IV 100), это был «священный и воинский» (ἱερὰ καὶ πολεμική) танец в честь Геракла. По Гесихию же, тетракомос — «некая победная песнь с танцем, созданная в честь Геракла» (μέλος τι σὺν ὀρχήσει πεποιημένον εἰς Ἡερακλέα ἐπινίκιον). Следовательно, и этот жанр некогда также представлял собой песнепляску.

Во всех этих жанрах запечатлелись следы архаичного синкретизма, который, как уже указывалось, постепенно стал распадаться. Расчленение некогда «триединой гармонии» было связано со многими причинами и главная из них -- стремление к наилучшему художественному вополощению словесно-музыкальнотанцевальных действ. Во время их проведения все участники стремились как можно лучше петь и танцевать. Однако природа, как правило, одаривает человека далеко не всеми талантами. Поэтому у одних получалось лучше исполнение вокальной части действа, а у других — танцевальной. Если прежде на это не обращалось внимания, то со временем расслоение между этими группами становилось все более и более заметным. Поэтому сформировавшиеся таким образом внутри синкретического целого группы исполнителей постепенно стали использоваться порознь. Это нарушило иерархическую соподчиненность искусств, поскольку они уже могли пробовать действовать самостоятельно.

Именно тогда возникла необходимость в увеличении числа муз. Языческое мышление потребовало «покровителей» для разных искусств. Поэтому уже Гесиод начинает свою «Теогонию» с обращениям не к одной-единственной музе, как это было у Гомера, а к музам (не называя их числа):

С муз геликонских<sup>19</sup> мы начинаем петь

Μουσάων Έλικωνιάδων ἀρχώμεθ' ἀείδειν.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Поллукс (Полидевк Юлий) из египетского города Навкратиды — грамматик и лексикограф. Современные историки считают, что он жил во 2-й половине II века. Название его труда — 'Ονομαστικόν (Ономастикон). Оно произошло от слова то о́νоμα («онома» — имя, название). Заглавие «Ономастикон» носил словарь, состоявший из 10 книг и содержавший сведения о самых различных сторонах античной жизни. Отрывки из «Ономастикона» здесь приводятся по изд.: Pollucis Onomasticon. Ed. E. Bethe. Leipzig, 1900 (Lexicographi Graeci. Vol. IX).

<sup>15</sup> Считается, что Прокл жил в V веке.

 $<sup>^{16}</sup>$  Не исключено, что здесь какое-то недоразумение, возникшее в рукописной традиции сочинения Гесихия, поскольку «каллиникос» (καλλίνικος) — прилагательное, а собственное имя — Каллин (Καλλίνος). Кстати, такое имя носил один из старейших поэтов Эллады.

<sup>17</sup> Подробнее о нем см. § 2.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> По принятым ныне представлениям, древнегреческая классическая эпоха — V-IV века до н. э.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Согласно мифологическим представлениям, музы проживали либо в общем жилище богов на горе Олимп (в Фессалии), либо на горе Геликон (в Беотии), либо на горе Парнас (в Фокиде).

Но, судя по всему, «коллегия муз» утвердилась не сразу. Пиндар (Немейская ода III, 1) обращается еще к одной музе: «О владычица муза, мать наша» (\*Ω πότινα Μοῖσα, μᾶτερ άμετέρα). И это вполне закономерно, так как процесс расслоения мусических искусств, участвующих в хороводе, был очень длительным и на протяжении всей античности в самых неожиданных местах появлялись рецидивы чистого синкретизма.

Во всяком случае, с течением времени муз стало девять. Все они обладали «говорящими» именами:

Каллиопа — прекраснозвучная
Клио — прославляющая
Евтерпа — очаровательная
Талия — цветущая
Мельпомена — поющая и танцующая
Терпсихора — услаждающаяся хороводом
Эрато — прелестная
Полигимния — многопрославляющая
Урания — небесная

Каким же искусствам покровительствовала каждая из муз?

Все говорит о том, что в античности музы не имели строгого подразделения «по специальностям». Так, например, Клио считалась богиней истории и хороводов, Эрато — хороводов и гимнов, Терпсихора — сольной игры на музыкальных инструментах и танцев, Полигимния — танцев и религиозных обрядов, Талия — комедии и пения, Каллиопа — героической поэзии и пророчества и т. д. Многогранная «специализация» муз — отражение того, что все искусства были еще очень тесно связаны друг с другом. Судя по всему, довольно длительное время не было их строгой дифференциации, поскольку странной казалась поэзия, которую не поют, или танец, который не сопровождается музыкой. Поэтому и музы зачастую вынуждены были «покровительствовать» парам искусств 20. Это также являлось следствием особенностей художественной практики.

Поэзия еще пелась, но уже могла не танцеваться. Особенно ярко это проявилось в творчестве тех, кого назвали кифародами (κιθαρφδός). Такое название произошло от двух составляющих: «кифара» (ківара — название струнного инструмента) и «одэ»  $(\mathring{\omega} \delta \acute{\eta} - nechb)$ . Кифарод<sup>21</sup> — певец, сам аккомпанирующий себе на струнном инструменте. Правда, мы впоследствии убедимся, что палеко не всегда кифарод спокойно стоял и пел. Нередко во время своего выступления он пел, играл и двигался. Платон в своем диалоге «I Алкивиад» (108а) так задает вопрос, что он даже не требует ответа: «разве сопровождая [свою] песнь, певец [не] должен играть на кифаре и ходить?» (τὸν ἄδοντα δεῖ κιθαρίζειν ποτέ πρὸς τὴν δδήν καὶ βαίνειν;). Он убежден, что «в музыке содержатся танцевальные фигуры и напевы» (ἐν γὰρ μουσική καὶ σχήματα μὲν καὶ це́ди ёчести — Платон. Законы II 655а). Во всем этом выражалась одна из отличительных художественых особенностей эпохи. Но уже некоторые из кифародов могли позволить себе петь и играть, не совершая при этом никаких танцевальных движений.

Исполнитель на духовом инструменте также уже мог играть самостоятельно, не аккомпанируя пению. Однако он еще должен был пританцовывать. Последнее обусловлено тем же влиянием прошедших времен, когда звучание одной лишь музыки не рассматривалось как творческий акт. Древний грек привык к тому, что инструментальная музыка что-то сопровождает. Так, на многих вазовых росписях запечатлены соревнования атлетов в беге, по прыжкам, в метании диска или копья. Рядом с ними всегда нарисован музыкант, озвучивающий эти соревнования игрой на инструменте. Инструменталисты аккомпанировали хорам и танцам, участвовали в погребальных процессиях и т. д. Но видеть одного играющего музыканта с инструментом долгое время было очень непривычно. Платон (Законы II 669e) не понимал тех, кто сочиняет

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Как известно, «отец истории» Геродот дал каждой из девяти книг своей «Истории» имя одной музы. Это свидетельствует о том, что он представлял себе всех муз покровительницами «искусства истории».

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Иногда в литературе можно встретить название «кифаред». Оно ведет свое происхождение от латинской транскрипции греческого слова κιθαρφδός, в котором *омега* с «подписной» *иотой* (ф) транскрибировались как латинский дифтонг œ, читающийся как [е]. Отсюда и возникло странное звучание «кифаред», порывающее этимологическую связь с «одэ» (фδή — песнь).

...μέλος ... καὶ ρυθμὸν ἄνευ ρημάτων, ψιλῆ κιθαρίσει τε καὶ αὐλήσει προσχρώμενοι, ἐν οῖς δὴ παγχάλεπον ἄνευ λόγου γιγνόμενον ρυθμόν τε καὶ άρμονίαν γιγνώσκειν.

...напев и ритм без слов, используя только игру на кифаре и авлосе, по которой трудно без слов распознать исполняемый ритм и гармонию.

Поэтому в древнегреческой литературе довольно часто можно встретить упоминание о танцующем музыканте.

Так, древнегреческий географ и путешественник Павсаний в своем сочинении «Описание Эллады» (IX 12, 4), рассказывая о выдающемся исполнителе на авлосе Прономе (якобы жившем на рубеже V–V веков до н. э.), пишет, что он доставлял удовольствие «мимикой и движениями всего тела». Значит, Проном не только играл, но и двигался в ритм музыке и, возможно, совершал еще какие-то действия. Во всяком случае, танцующий музыкант ценился намного выше, чем просто играющий. Афиней (XIV 618 С) свидетельствует о том, что лексикограф Трифон, о котором уже упоминалось выше, в своем сочинении «Названия» (Όνομασίαι) перечислил ряд сольных инструментальных пьес, которые «все игрались на авлосе вместе с танцем» (πάντα μετ' ὀρχήσεως ηὐλεῖτο).

Вместе с тем уже у ученика Платона Аристотеля проскальзывает мысль, что исключительно инструментальное звучание имеет право на жизнь, поскольку оно оказывает эмоциональное влияние на слушателя. Рассказывая (Политика VIII V 5, 1340а 9--14) о том, что произведения, сочиненные Олимпом для сольного авлоса, так воздействуют на людей, что «делают души исступленными» (ποιεῖ τὰς ψυχὰς ἐνθουσιαστικάς), он обращает внимание на то, что «даже слушая подражание [исступленности], все оказываются подверженными той же страсти  $^{22}$  и без [слов, а только]  $^{23}$  ритмами и самыми мелосами» (ἔτι δὲ ἀκροώμενοι τῶν μιμήσεων γίγνονται πάντες συμπαθεῖς, καὶ χωρὶς τῶν ῥυθμῶν καὶ τῶν μελῶν αὐτῶν). Так очень робко и медленню сознание свыкалось с тем, что отдельно могут существовать не только поэзия, музыка и танец, но даже самостоятельная инструментальная музыка.

Итак, доступная для познания ранняя античность начинается г. эпохи, когда в сфере мусических искусств еще активно ощушалось влияние синкретизма. Казалось бы, что это и должно предопределить методы его изучения и анализу должен быть подвергнут словесно-музыкально-танцевальный комплекс. Олнако последующая история распорядилась по-своему и не сохранила важнейших параметров этого единства. От певшейся и танцевавшейся поэзии в лучшем случае сохранились только тексты. Сама же звучавшая музыка и танцевальное оформление утрачены навсегда. В результате уцепевшие тексты невозможно изучать в связи с музыкой и танцем. Поэтому не оставалось ничего другого, как рассматривать их просто как сочинения античной литературы (наподобие того, как изучается сейчас любая европейская литература Нового времени, никогда не имевшая непосредственных контактов ни с музыкой. ни с танцем). Этим делом занялась особая отрасль языкознания классическая филология, исследующая литературные особенности языка, стиля и образов этих памятников<sup>24</sup>. Конечно, это вынужденное решение. Однако нельзя забывать, что такое освоение сохранившихся текстов дает крайне неполные сведения о них как части мусического целого и тем самым опускает многие специфические черты античного поэтического творчества 25.

Единственное, что осталось от двух других важнейших граней «триединой гармонии» — от музыки и танца, — воспоминания, зафиксированные в письменных памятниках. Строго говоря, их даже нельзя назвать воспоминаниями, поскольку под воспоминаниями подразумеваются свидетельства очевидцев. Но в нашем распоряжении нет показаний современников, слышавших и видевших то, что пелось и танцевалось вплоть до времен Сократа (его жизнь соотносят с V веком до н. э.). Мы располагаем лишь материалами, содержащимися в работах авторов, живших значительно позже. Нередко расстояние между эпохой, когда происходили описываемые художественные события, и временем жизни

 $<sup>^{22}</sup>$  Так описательно здесь переведено πάντες συμπαθεῖς — буквально: все сочувствующие.

<sup>23</sup> Уже давно установлено, что после хюріς в тексте лакуна.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Именно поэтому в настоящей книге не рассматриваются вопросы, традиционно ставшие сферой интереса классической филологии.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Это напоминает изучение оперы П. И. Чайковского «Пиковая дама» по одноименной повести А. С. Пушкина или балета С. С. Прокофьева «Ромео и Джульетта» по знаменитой трагедии В. Шекспира.

писателей, сообщающих о них, исчисляется в 5-6 столетий (конечно, согласно принятой ныне хронологии<sup>26</sup>). Вполне возможно, что предоставляемые ими сведения основаны на подлинных свидетельствах современников архаичной эпохи. Но нельзя не учитывать, что уже они получили их «через вторые и третьи руки» (не исключено, что в некоторых случаях цепь передачи была значительно длиннее). А это чревато самыми непредвиденными последствиями. Ведь никто не может гарантировать, что в течение этих 5-6 столетий первоначальные «подлинные мемуары» не были изменены или даже искажены. Все это создает большие трудности на пути познания античных мусических искусств, и об этих преградах никогда нельзя забывать.

Вместе с тем у нас нет иного пути понять, что происходило в античном мусическом творчестве синкретического периода, кроме как попытаться разобраться в этих свидетельствах и понять, что в них истинное, а что наносное, более позднее.

#### § 2. Аэды и мелики

Мусическая история античности начинается с аэдов (ἀοιδοί) — эпических певцов, распевавших мифы и предания о богах и героях в сопровождении струнных инструментов. В «Словаре» Гесихия рядом со словом «аэд» стоит целый ряд терминов, которые достаточно полно способны охарактеризовать круг древних представлений, связывавшихся с творческим и житейским обликом аэдов: «знаменитые (περιβόητοι), славные (ὀνομαστοί) либо евнухи (ἡ

εὐνοῦχοι)». Византийский же словарь «Свида», основанный на античных источниках, представляет аэда как «сладкопевца и поэта» (ὁ μελφδὸς καὶ ποιητής) и сообщает, что «мудрый род аэдов существовал в старину и находился на положении мудрецов» (τὸ τῶν ἀοιδῶν γένος σῶφρον ἢν τὸ παλαιόν, καὶ φιλοσόφων διάθεσιν ἔχον). Наблюдения над античным письменными памятниками показывают, что слово «аэд» применяется, как правило, к древнейшим, зачастую полумифическим персонажам или к тем, которые по современным представлениям относятся либо к так называемой «догомеровской эпохе», либо вообще к очень ранним периодам древнегреческой культуры. Именно такие аэды выводятся в гомеровских поэмах. «Отец истории» Геродот (История I 24) называет «аэдом» Ариона, жизнь которого сейчас принято связывать с рубежом VII–VI веков до н. э.

По мнению исследователей, аэд — профессионал, совмещавший в своей творческой деятельности работу поэта, композитора и певца. Такое мнение трудно подтвердить и столь же трудно опровергнуть. Единственное сохранившееся свидетельство о «творческом методе» аэдов не способно помочь выяснить его особенности. Это небольшая фраза из трактата «О музыке» (1132 B, § 3), приписывающегося Плутарху Херонейскому (автор этого сочинения далее будет именоваться Псевдо-Плутархом). В ней идет речь о творчестве «керкирца» Демодока (Керкира — остров в Ионическом море, у побережья Эпира, ныне Корфу). Если этот Демодок — тот же самый аэд, о котором упоминает Гомер (Одиссея IX 44), то тогда к творчеству аэдов можно отнести весьма туманное по смыслу высказывание, следующее в трактате после перечисления некоторых произведений Демодока: «текст раннее указанных сочинений не разбивался [на части] и не имел метра, а как [в произведениях] Стесихора<sup>27</sup> и древних творцов мелоса<sup>28</sup>, — создавая строфы они добавляли к ним мелосы» (ού λελυμένην δ' είναι των

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Хотя музыкально-исторические источники свидетельствуют о том, что она далеко не во всем отвечает их содержанию. Подробнее об этом см.: Герцман Е. Тайны истории древней музыки. СПб., 2004. Но так как в настоящее время не предложена историко-хронологическая концепция, в полной мере отвечающая «показаниям» древних специальных памятников (музыкально-исторических и музыкально-теоретических), вы нужденно приходится пользоваться старой, во многом дефектной хронологией. Об этом постоянно следует помнить при работе с предлагаемым учебным пособием.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> О Стесихоре см. далее.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Анализ древних музыкально-теоретических памятников показывает, что под термином «мелос» понималось либо любое музыкальное звучание (отличное от немузыкального), либо музыкальная «часть» музыкально-поэтического произведения (подробнее об этом см. далее, а также: Герцман Е. Античное учение о мелосе // Критика и музыкознание. Выпуск 3. Л., 1987. С. 114–148).

προειρημένων τὴν τῶν ποιημάτων λέξιν καὶ μέτρον οὐκ ἔχουσαν, ἀλλὰ καθάπερ Στησιχόρου τε καὶ τῶν ἀρχαίων μελοποιῶν οἵ, ποιοῦντες ἔπη, τούτοις μέλη περιετίθεσαν). Остается непонятным: «добавляли» ли аэды свои мелосы, других авторов (специально сочиненные для данных стихов) или текст распевался на уже существующие мелодии? Если даже первый оборот (οὐ λελυμένην δ' εἶναι) следует перевести иначе, учитывая известное в древнегреческом стихосложении замещение долгого слога двумя краткими<sup>29</sup>, то и тогда приведенная фраза дает слишком мало информации о творчестве аэдов. Таким образом, процесс создания произведений аэдами остается во многом загадочным.

Согласно мифу, аэды произошли от муз и Аполлона. Гесиод (Теогония 94–95) пишет:

Οπ муз и далеко разящего Аполлона На земле происходят мужи аэды и кифаристы ἐκ γὰρ Μουσάων καὶ ἑκηβόλου ᾿Απόλλωνος ἄνδρες ἀοιδοὶ ἔασιν ἐπὶ χθόνα καὶ κιθαρισταί.

Если судить по словам, вложенным в уста аэда Фемия (Гомер. Одиссея XXII 347), он был самоучкой (αὐτοδίδακτος δ' εἰμι). Однако вряд ли это с полным правом можно распространить на всех аэдов. Не исключено, что их мастерство передавалось от одного поколения к другому. Ведь если судить по литературным памятникам, в глубокой древности аэды сопровождали свое пение игрой на различных струнных инструментах, но особенно часто на кифаре и форминге (форминксе)<sup>30</sup>.

Аэды приглашались для выступлений во дворцы владык Древнего мира или состояли у них на службе. Как можно судить по источникам, репертуар аэдов был достаточно разнообразным. Конечно, в основном он состоял из песнопений, посвященных прославлению героических деяний прошлого. Однако в гомеровской «Одиссее» (VIII 74 и сл.) аэд Демодок сначала поет о драматической распре между участниками Троянской войны Одиссеем

Аэды пользовались большим почетом и уважением. Нередко аэд именовался «божественным». Так, у Гомера (Одиссея IV 17) «божественный аэд пел, играя на форминге» (ἐμέλπετο θεῖος ἀοιδὸς φορμίζων) (см. также VIII 87) и утверждается (Там же VIII 479—480), что «аэды почитаемы и уважаемы» (ἀοιδοὶ τιμῆς ἔμμοροί εἰσι καὶ αἰδοῦς). Аэды также считались заклинателями, исцелявшими своим пением больных, и даже хранителями нравственности. Так, в трактате философа-скептика Секста Эмпирика<sup>31</sup> (Против ученых VI 11) приводится предание, согласно которому герои, покидая надолго свои дома, «оставляли сведущих в музыке в качестве самых верных хранителей и наставников своих жен» (ὡς πιστοτάτους φύλακας καὶ σωφρονιστῆρας τῶν γυναικῶν αὐτῶν ἀπολείπειν τοὺς μουσικούς)<sup>32</sup>. Царь Микен Агамемнон, уходя с войском в поход на Трою, оставил со своей женой Клитемнестрой такого «сведущего в музыке» аэда. Поэто-

и Ахиллом. Но впоследствии он же исполняет и шутливую песенку о том, как Афродита изменила своему мужу Гефесту (Там же VIII 267 и сл.). Нередко аэд был участником погребального обряда, оплакивая в песне умершего. В гомеровской «Илиале» (XXIV 720) рисуется драматическая картина прощания с героем Трои Гектором. В нем наряду с женщинами-плакальшицами участвуют и аэды, исполняя особые плачи (трены — вручот): «при нем [т. е. при теле Гектора] двигались аэды — запевалы тренов, которые [пели] рыдающую песнь, они оплакивали [его], а женшины вопили над [ним]» (...παρά δ' είσαν ἀοιδούς θρήνων εξάρχους, οι τε στονόεσσαν αοιδήν, οι μεν αρ' έθρήνεον, έπι δε στενάχοντο γυναίκες). Несколько раз в гомеровской «Одиссее» **упоминается** особый песенный жанр ойма (оїця — обычно переводят как песнь, сказание). Аэд Фемий говорит (Одиссея ХХІІ 347): «Бог вдохнул мне в разум разнообразные оймы» (θεὸς δέ μοι έν φρεσίν οίμας παντοίας ένέφυσεν). Πο словам Одиссея (Там же VIII 481), аэдов «Муза научила ойме» (οїμας μουσ' έδίδαξε). Однако музыкальные особенности этого жанра остаются неизвестными.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> См.: Аристид Квинтилиан «О музыке» I 28 (Aristidis Quintiliani De musica libri tres, edidit R. P. Winnigton-Ingram. Accedunt quattuor tabulae. Leipzig, 1963. P. 51).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Подробнее об этих инструментах см. гл. II.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Считается, что он жил во II веке.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Sexti Empirici Adversus mathematicos, edidit Jurgen Mau. Leipzig, 1954.

му коварный Эгисф, задумавший соблазнить ее, должен был прежде всего расправиться с «этим аэдом» (τὸν ἀοιδὸν ταῦτον) (см. также: Одиссея III 267). Иначе его чудовищный замысел не мог быть осуществлен (то же самое предание излагается и в словаре «Свида», в статье аэд). Есть основания считать, что аэды нередко выступали и как прорицатели. У Гомера (Одиссея XVII 385) сказано о «вещем аэде» (θέσπιν ἀοιδόν).

В «Одиссее» Гомера упоминаются три самых знаменитых аэда: Демодок, Фемий и Фамир.

Демодок жил у царя Алкиноя на острове феаков<sup>33</sup>. В уже упоминавшемся трактате Псевдо-Плутарха «О музыке» (1132 В, § 3), пересказываются выдержки из несохранившегося «Собрания [тех, кто прославился] в музыке» (Συναγωγή των ἐν μουσική), якобы принадлежащего перу ученика Аристотеля — Гераклиду Понтийскому. Среди передающихся отрывков из этого сочинения есть сведения о произведениях «древнего музыканта» (παλαιόν μουσικόν) керкирца Демодока: «о разрушении Трои и браке Афродиты с Гефестом» (см. также: Одиссея VIII 267 и сл.). В словаре «Свида» (статья — аэд) говорится о том, что Демодок поет о браке Афродиты и Ареса, причем указывается, что содержание этого песнопения отличалось нравственной направленностью, поскольку Демодок поет «не ради удовольствия и не ради того, чтобы доставить это чувство, а отвращая их [т. е. своих слушателей] от низменных страстей, зная, что они ведут изнеженный образ жизни» (οὐ διὰ τὸ ἡδὺ καὶ τὸ ἀποδέχεσθαι τοῦτο τὸ πάθος, άλλ' αποτρέπων αὐτοὺς παρανόμων ὀρέξεων, εἰδὼς ἐν τρυφερῷ βίφ τεθραμμένους). Имя Демодока было достаточно широко известно в древности. Павсаний (Описание Эллады III 18, § 11), описывая трон Аполлона Амиклейского (Амиклы — город в Лаконии со святилищем Аполлона), созданный скульптором Батиклом из Магнесии, сообщает, что на одном из рельефов была изображена пляска феаков и самого Демодока. Скорее всего, эта скульптурная группа — свидетельство популярности не творчества Демодока, а поэм Гомера.

Другой аэд, выведенных в «Одиссе» Гомера, — Фемий. Он полгое время жил во дворце Одиссея на Итаке (небольшой остров в Ионическом море, недалеко от западных берегов материковой Греции). В «Собрании» Гераклида Понтийского сообщается, что Фемий создал произведение о возвращении в Итаку греков, сражавшихся под Троей под предводительством Агамемнона, ибо он прославил «Итакийское возвращение тех, кто ушел с Агамемноном из-под Трои» (Ίθακήσιον νόστον τῶν ἀπὸ Τροίας μετ' 'Αγαμέμνονος ἀνακοιμισθέντων).

Третий знаменитый аэд — Фамир (Θάμυρις, иногда транскрибируется по-русски как Тамир или Тамирис). В древности считалось, что он был сыном аэда Филаммона (по легенде - сына Аполлона и первого музыканта, создавшего гимны в честь Аполлона) и нимфы Аргиопы, а по другим источникам — нимфы Арсинои. Согласно преданию, Фамир жил при дворе царя Эхалии (в Фессалии) Еврита. В «Собрании» Гераклида Понтийского (Псевдо-Плутарх. О музыке 1132 А-В, § 3) сообщения о творчестве Филаммона и Фамира следуют друг за другом:

...Φιλάμμωνα τὸν Δελφὸν Απόλλωνος γένεσιν δηλώσαι έν μέλεσι και χορούς πρώτον περί τὸ ἐν Δελφοις ἱερὸν στήσαι. Θάμυριν δὲ τὸ γένος Θράκα εύφωνότερον καί έμμελέστερον πάντων τῶν τότε άσαι, ώς ταῖς Μούσαις, κατὰ τούς ποιητάς, είς άγωνα καταστήναι πεποιηκέναι δὲ τούτον ίστορείται Τιτάνων πρός τούς θεούς πόλεμον.

...Филаммон Дельфийский Απτούς τε καὶ 'Αρτέμιδος καὶ представил в песнях [скитания] Латоны<sup>34</sup>, а также рождение Артемиды и Аполлона, и он первый установил хоры в святилище в Дельфах. Фамир же, родом фракиец, пел красивее и мелодичнее всех, что — как говорят поэты - подвигло [его] на соревнования с музами. Рассказывают также, что он [создал сочинение] о борьбе титанов с богами.

Согласно мифу, переданному у Гомера (Илиада II 594-600), Фамир шел от своего патрона Еврита и хвалился, что одержал бы победу в пении, если бы ему пришлось соревноваться с самими музами. За это самохвальство музы не только ослепили его, но также «отняли боговдохновенную песнь и заставили совершенно

<sup>33</sup> Феаки населяли остров в Ионическом море Схерию (Σχερία), расположенный у побережья Эпира. Впоследствии он назывался Керкирой (Κέρκυρα), а ныне именуется Корфу (Κορφοί). 28

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Латона (или Лето) — мать Аполлона и Артемиды.

забыть кифаристику» (ἀοιδὴν θεσπεσίην ἀφέλοντο καὶ ἐκλέλαθον κιθαριστόν). Павсаний (Описание Эллады IV 33, 7) дает другую версию этого предания: Фамир потерял зрения из-за болезни. Существует и третий вариант мифа, сохранившийся у древнего писателя Аполлодора (Мифологическая библиотека I 3, 3): когда Фамир отважился на состязание с музами, между участниками конкурса была заключена сделка: если победит Фамир, то он разделит ложе с каждой из муз, а если будет побежден — музы лишат его того, чего посчитают нужным лишить. В результате они лишили его зрения, а также возможности петь и играть. Мораль этого мифа ясна: музы — учителя поэтов, музыкантов и художников, и тот, кто осмеливается утверждать, что он превосходит своего учителя, — безнравственен (небольшая статья о Фамире, содержащая приводящиеся здесь сведения, есть в словаре «Свида»).

К сожалению, большинство сохранившихся материалов об аздах дошло до нас в мифологической форме и это в значительной мере скрывает их подлинный облик. Ведь каждый миф представляет события и персонажи уже опоэтизированными, что во многом затрудняет возможности понять особенности реальной деятельности и творчества аэдов. Однако отдельные уцелевшие «отзвуки» древности дают повод предполагать, что их сообщество не было лишено всех тех явлений, которые обычно связываются с творческой средой. Не случайно у Гесиода (Труды и дни 26) присутствует знаменательная фраза: «и аэд завидует аэду (фθоνέει καὶ ἀοιδὸς ἀοιδῷ)». Впоследствии Платон (Лисид 215с) использует ее для доказательство того, что «подобное подобному... в высшей степени враждебно».

Так в своде античных свидетельств, связанных с деятельностью аэдов, запечатлелись древнейшие музыкально-исторические события и нравственно-этические воззрения, находящиеся на рубеже мифа и истории музыки. Впоследствии с развитием древнегреческой музыкальной цивилизации на эпоху аэдов стали смотреть как на зарю культуры и зачастую относились к ней весьма иронически. Благодаря Аристотелю (Метафизика 983а 4) до нас дошла популярная в его время пословица: «эгут много аэды» (πολλὰ ψεύδονται ἀοιδοί). Таким образом, можно констатировать, что о музыкальной стороне творчества аэдов ничего неизвестно<sup>35</sup>. В дальнейшем же эпические сказания, певшиеся прежде аэдами, стали декламироваться рапсодами и потеряли какую-либо связь с музыкой. Но их место в поэтико-музыкальном художественном творчестве заняли другие мастера, которых сейчас принято называть меликами, от слова «мелос» (μέλος).

В древней Элладе термин «мелос» имел много значений 36: песня, исполняемая соло или хором, мелодия, вокальная линия с инструментальным сопровождением (вне зависимости от того, какой инструмент сопровождал пение). Более того, несмотря на то, что инструментальная музыка имела для своего обозначения особые названия «крусис» (кробоцс), «крума» (кробис), «крусма» (кробоца, все они произошли от глагола кробы — брящать), — изредка к ней также применялся термин «мелос» 37. Поэтому есть все основания определять как «мелическое» творчество тех мастеров, чьи стихи распевались как в сопровождении инструмента, так и без него 38.

<sup>36</sup> См. сноску 2 настоящего параграфа.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Писатель Диодор Сицилийский (его жизнь и деятельность принято относить к I веку до н. э.) в своей «Исторической библиотеке» (III 59, 6) сообщает, что Фамир якобы добавил к лире одну струну. Но терминология текста этого сообщения со всей очевидностью показывает, что оно содержит факты, происходившие не в художественной практике, а в теории музыки: звуковые ступени теоретической системы, воплощавшей особенности античного музыкального мышления, именовались «струнами» (хорбай) (подробнее об этом см.: Герцман Е. Музыкальная боэциана. СПб., 1995. С. 170–181).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Примером этому может служить, хотя бы Аристотель (Политика VIII 5, 5 1340а), упоминающий о «мелосах Олимпа» (τῶν Ὁλύμπου μελῶν), который сочинял только инструментальную музыку. Поэтому когда в русском переводе «Политики» Аристотеля, выполненном С. А. Жебелевым, говорится о «песнях Олимпа», то это входит в противоречие с историей древнегреческой музыки.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> В современной классической филологии к этому вопросу подходят несколько иначе: меликами здесь именуют всех поэтов, чьи стихи распевались. Но из них выделяют лириков, поэзия которых исполнялась в сопровождении лиры или какого-либо другого струнного инструмента. Творчество лириков, в свою очередь, подразделяется на монодийную лирику (сольное пение под аккомпанемент инструмента) и хоровую (хоровое исполнение с инструментальным сопровождением).

Но прежде чем представить свидетельства, связанные с напевами, на которые распевались стихи меликов, необходимо обсудить один из сложнейших вопросов: сочиняли ли мелики и стихи и музыку, или это делали различные люди? Сложность вопроса заключается в том, что сохранившиеся свидетельства могут быть трактованы по-разному. Так, например, хорошо известна ваза с нарисованными на ней, как считается, меликами Алкеем и Сафо<sup>39</sup>, держащими в руках струнные инструменты. Такое изображение как будто подтверждает тесную связь творцов слова с музыкой. Однако если даже на этой вазе действительно нарисованы Алкей и Сафо, то это еще ни о чем не говорит. Ведь не считаем же мы, что Пушкин играл на лире, если его изображения нередко даются с лирой. Поэт с лирой — это некое символическое воплощение его творческой деятельности, сложившееся в Европе. Кстати, немаловажную роль в формировании такого представления сыграли новоевропейские суждения об искусстве меликов, которые якобы являлись авторами и стихов и музыки. Но доказать это вряд ли возможно.

Нередко ссылаются на одно место из «2-й Пифийской оды» Пиндара (67–68), содержащее прямое указание на то, что песня (собственно — «мелос») могла пересылаться из одного города в другой. Поскольку же речь идет о «песне», то предполагается, что она должна была посылаться записанной нотами самим Пиндаром:

τόδε μὲν κατὰ Φοίνισσαν ἐμπόλαν μέλος ὑπὲρ πολιᾶς άλὸς πέμπεται

Эта песнь как финикийский товар отправляется через седую соль<sup>40</sup>.

Однако создание античной нотации самые смелые исследователи относят только к V веку до н. э., хотя большинство аргументов указывает на более позднее ее внедрение в художественную

<sup>40</sup> То есть морем.

практику. Но даже если принять за точку отсчета V век, то нельзя забывать, что Пиндар жил, по принятым сейчас представлениям, на столетие раньше. Значит, нотация в его стихах не могла подразумеваться. Приведенное место свидетельствует только о том, что поэт отсылает с попутным кораблем текст своего стихотворения, поэтически называя его «песней» (μέλος).

Догадываясь об этом, некоторые филологи допускают, что тот же Пиндар мог передавать напевы своих сочинений из одного города в другой с какими-нибудь посланцами. Сам пронесс «передачи» представляют таким: стихотворец-композитор напевал другому человеку песню, тот ее запоминал и «перевозил» в другое место. Для роли таких «перевозчиков» даже были найдены люди: один из них — учитель хора Эней, с которым Пиндар якобы послал в Стимфал<sup>41</sup> свою «б-ю Олимпийскую оду», а второй — некий Никасипп, упоминаемый во «2-й Истийской» оде (47). Именно они рассматриваются как люди, которые «с голоса перенимали песни Пиндара» и развозили их по различным местам Эллады. Вряд ли следует доказывать наивность таких представлений.

В действительности же все было, скорее всего, иначе.

Поэт сочинял стихи, а учителя хоров (χοροδιδάσκαλοι), для исполнения которых предназначались эти песни, клали их на музыку. Поэтому хор одной филы мог петь конкретное стихотворение на один напев, а хор другой распевал то же самое стихотворение на иную мелодию. Конечно, если хор переезжал из одного места в другое, то он «вез» с собой и свой вариант музыкального оформления текста. Совместный же музыкальнопоэтический результат (авторство) всецело приписывался поэту, поскольку, по всеобщему представлению, именно слово являлось важнейшим в любом поэтико-музыкально-танцевальном образовании. Все же остальное рассматривалось как побочное средство выразительности, призванное лишь ярче представить слово. Отражая всеобщее мнение предклассического и классического пе-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Обо всех упоминаемых здесь и далее поэтах читатель узнает после ознакомления с последующим изложением материала.

<sup>41</sup> Город, расположенный на северо-востоке Аркадии.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Фила (φιλή) первоначально представляла собой родовую общину, а впоследствии — территориально-политическую.

риодов, Платон (Государство III 400a) писал, что «стопа и напев 43 должны следовать за словом, а не слово за стопой и напевом» (τὸν πόδα τῷ... λόγῳ ἀναγκάζειν ἔπεσθαι καὶ τὸ μέλος, ἀλλὰ μὴ λόγον ποδί καὶ μέλει). Абсолютная гегемония слова привела к тому, что на авторство музыки в течение длительного исторического периода вообще не обращали внимания и музыкально-поэтическая композиция рассматривалась как всецело принадлежащая автору слов.

В такой ситуации напевы для монодийных сочинений поэтов-меликов были результатом творчества тех певцов, которые их распевали в сопровождении инструмента. Каждый из них «находил» для конкретного стиха напев, наилучшим образом соответствовавший, по их мнению, словам. Конечно, самые удачные «находки» перенимались и другими исполнителями. Более того, если сам поэт представлял своим слушателям собственные стихи, то он сам и распевал их. Возможно, некоторые из таких распевов становились популярными и использовались другими исполнителями. Но в целом нет никаких оснований считать, что абсолютно всегда поэт был и автором музыки. Ведь в Древней Греции, по словам Платона (Федр 278с), были поэты, сочинявшие «исключительно поэму или [слова] для песни» (ποίησιν ψιλὴν ἢ ἐν ώδῆ). Следовательно, далеко не все стихи создавались для пения. Некоторые из них просто декламировались. И это еще одно подтверждение того, что поэтическое и музыкальное творчество не всегда соединялось в одном мастере.

С этой точки зрения интересен анекдот, рассказывавшийся о Пиндаре (перевод М. Л. Гаспарова): «Когда его спросили, почему он песни пишет, а петь не умеет, он ответил: "Ведь и корабельных дел мастера умеют кормило сделать, а не умеют им править"»<sup>44</sup>.

<sup>44</sup> Пиндар. Вакхилид. Оды. Фрагменты. Издание подготовил М. Л. Гаспаров. М., 1980. С. 7. Даже если этот анекдот был результатом позднеантичного творчества, когда синкретизм потерял многие свои позиции, он достаточно реально отражает суть творчества меликов и подтверждает, что далеко не всегда поэт и музыкант совмещались в одном лице.

Название «мелики» в применении к этим поэтам оправдывает себя только тогда, когда оно подразумевает, что часть их поэтического творчества пелась.

Вот самые известные из меликов.

**Архилох** с острова Парос<sup>45</sup> (время его жизни соотносят с VII веком до н. э.; считается, что в одном из своих стихотворений он упоминает солнечное затмение, которое якобы произошло 5 апреля 648 года до н. э.). В древности он был известен как воин-наемник, воевавший на островах Фасосе. Евбее и Наксосе (здесь он погиб в сражении), во Фракии и в Великой Греции (южная Италия), а также как яркий представитель монодической лирики, предназначавшейся для сольного исполнения. От творчества Архилоха сохранилось немногим более сотни небольших отрывков с самой разнообразной тематикой, начиная от любовной и кончая нравоучительными баснями. О их музыкальной стороне почти ничего неизвестно. Источники говорят о том, что некоторые из его песен пользовались большой известностью. Особенно популярен был гимн, прославляющий Геракла, в котором был характерный припев: «тенелла, славься победитель» (τήνελλα, ω καλλίνικε χαίρε). Очевидно, ничего не значащее слово «тенелла» (наподобие нашего тра-ля-ля) предполагало достаточно длинный распев и, возможно, многократное повторение, как это часто бывает при всяких вокализах. Можно предполагать, что львиная доля успеха гимна, посвященного Гераклу, стала следствием этого яркого и запоминающегося припева. Не исключено, что Архилох «подслушал» его в фольклоре, поскольку подобные припевы имеют-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Как известно, в древнегреческом стихосложении стопа, объединяющая длинные и краткие слоги, является наименьшей метрической системой и поэтому служит элементом ритмической организации. Следовательно, в цитирующемся месте Платон говорит о ритме и напеве.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Один из Кикладских островов Эгейского моря, кругообразно располаженных вокруг Делоса. Из-за этого они и получили свое название «Кикла-

ся в певческом репертуаре любого народа<sup>46</sup>. Известно, что много времени спустя на Олимпийских играх нередко исполнялся такой гими с аналогичным припевом. Никто не может утверждать, что гимн там звучал на том же напеве, на котором он распевался во времена Архилоха, но несомненно, что распев «тенелла» (пусть даже заимствованный) вошел в обиход из песни на слова Архилоха 47. Но каковы были интонации этого распева, мы уже никогда не узнаем.

Архилоху приписывается много нововведений в поэтикомузыкальное искусство, особенно в области поэтического метра 48. Самое развернутое их описание дано в трактате Псевдо-Плутарха (О музыке 1140 F — 1141 В). Несмотря на то что этот обширный отрывок труден для понимания, его содержание стоит того, чтобы он был приведен полностью. Автор сочинения описывает, какие новшества были внедрены в древнегреческую музыку в архаичную эпоху. После перечисления заслуг Терпандра 49 он начинает описывать новаторские грани творческой деятельности Архилоха 50.

Затем Архилох сверх того 'Αλλὰ μὴν καὶ 'Αρχίλοχος τὴν τῶν τριμέτρων ρυθμοποι- υзобрел ритмическую организацию ίαν προσεξεῦρε καὶ τὴν εἰς  $πρиметροв^{51}$ , εκποчение неодно-

46 По свидетельству Гесихия, у фракийцев бытовала вокальная заплачка, распеваемая на таком же бессмысленном наборе слогов «торелле» (τορέλλη) и сопровождаемая звучанием авлоса.

<sup>47</sup> Например, Аристофан в комедии «Богатство» (290) имитирует зву-

ки кифары вокализом «треттанело» (θρεττανελό).

εντασιν καὶ τὴν παρακαταλογήν καὶ τὴν περὶ ταῦτα κροῦσιν. Πρώτω δ' αὐτῷ τά τ' έπωδά και τετράμετρα και τὸ κρητικόν καὶ τὸ ποοσοδιακὸν ἀποδέδοται, καὶ ἡ τοῦ ποώου αύξησις, ύπ' ενίων δὲ καὶ τὸ ἐλεγεῖον πρὸς δὲ τούτοις ή τε τοῦ ἰαμβείου πρὸς

τούς ούχ όμογενείς ρυθμούς ροдных ритмов, паракаталогу и инструментальное сопровождение к ним. Ему первому приписываются эподы 52, тетраметры<sup>53</sup>, кретик<sup>54</sup> и просодиак<sup>55</sup>, а также приумножение героического ритма 56; некоторыми же [ему приписывается] и элегическое двустишие57, а к этим [нововведениям еще] включение ямба58

<sup>53</sup> Тетраметр — стих, состоящий из четырех диподиев, каждый из которых представляет собой сочетание двух стоп.

54 То есть «критский» — метрическая стопа, состоящая из трех слогов: долгого, краткого и долгого.

55 Просодическая стопа состоит из двух долгих и одного краткого слога.

Как известно, лишенное рифмы древнегреческое стихосложение метрическое и основано на чередовании долгих и кратких слогов. Два кратких слога по длительности равны одному долгому. Сильная часть стопы - -«арсис» (оротс), а слабая — «тесис» (θέστς)

<sup>49</sup> О нем см. далее.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Текст трактата Псевдо-Плугарха «О музыке» цит. по изд.: Plutarque. De la musique. Texte, traduction, commentaire, précédés d'une étude sur l'éducation musicale dans la Grèce antique, par Fr. Lasserre. Olten; Lausanne, 1954.

<sup>51</sup> Очевидно имеются в виду ямбические триметры — разновидность шестистопного ямбического стиха, то есть стиха, состоящего из шести стоп. Стопа (πούς) — ритмическая единица, состоящая из соединения двух или более слогов.

<sup>52</sup> Вообще, словом «энод» (ѐπωδός) называлась часть произведения, предназначавшаяся, как правило, для солиста и исполнявшаяся после хооовых звучаний строфы и антистрофы (см. далее описание нововведения, осуществленного Стесихором). Этим же словом именовали стих (или строфу), несколько раз повторявшийся после строфы (нечто вроде постоянного припева-рефрена). И наконец, под эподом подразумевался человек, певший или речитировавший магические заклинания, пытаясь излечить больного. Однако в цитирующемся фрагменте это слово дано в среднем роде (ἐπωδόν), и это противоречит его обычному применению. В свое время Теодор Рейнак предложил трактовать данное место как указание на сочинение, состоящее из двух стихов ( $\partial ucmux$  —  $\delta i\sigma \tau_{i}$  уоу), где второй стих более краткий, чем первый (Plutarque. De la musique. Édition critique et explicative par H. Weil et Th. Reinach. Paris, 1900. P.108, сноска 278). Однако состояние изучения этого вопроса столь плачевно, что за прошедшее столетие предположение Т. Рейнака не удалось ни подтвердить, ни опровергнуть.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Так именовался знаменитый гекзаметр, которым написаны поэмы Гомера «Илиада» и «Одиссея». Гекзаметр — стих, состоящий из шести дактилических стоп (дактилическая стопа содержит один долгий слог и два кратких). Причем в каждой стопе два кратких слога могут заменяться одинм долгим. Обычно в середине стиха имеется цезура (пауза), делящая стих на две части.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Под «элегическими двустишиями» в античности понимали конст-Рукцию из соединения гексаметра (см. предыдущю сноску) и пентаметра — того же самого гексаметра, но с усечением двух краткостей в третьей и шестой стопах.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Ямб — стопа, состоящая из краткого и долгого слогов.

καὶ ἡ τοῦ ηὐζημένου ἡρώου είς τε τὸ προσοδιακὸν καὶ τὸ κρητικόν. Έτι δὲ τῶν ἰαμβείων τὸ τὰ μὲν λέγεσθαι παρὰ τὴν κροῦσιν τὰ δ' ἄδεσθαι Αρχίλοχόν φασι καταδείξαι, είθ' ούτω χρήσασθαι τούς τραγικούς ποιητάς.

τὸν ἐπιβατὸν παίωνα ἔντασις ε эπибатический пэон<sup>59</sup> и [включение] увеличенного героического ритма в просодиак и кретик. А еще говорят, что Архилох обучал чтению ямбов либо под инструментальный аккомпанемент, либо пению, которым так пользовались [потом] трагические поэты.

Неподготовленному читателю, знакомящемуся с этим длинным каскадом специальных терминов, может показаться, что речь идет о коренном переустройстве средств поэтико-музыкальной выразительности. Однако нетрудно обратить внимание на то, что, за редким исключением, здесь говорится только о «нововведениях» в области метрики. Чтобы по достоинству оценить подлинность ссобщаемых здесь фактов, нужно иметь в виду, что констатация всех этих «нововведений» была сделана много столетий спустя после жизни Архилоха. Сведения же о творчестве мелических поэтов предшествующей ему эпохи тогда просто отсутствовали. Поэтому Архилоху можно было приписать создание всего, что использовалось в художественном творчестве и во время его жизни, и даже позже. Во всяком случае, все упомянутые в процитированном отрывке «нововведения» к музыкальной стороне поэзии Архилоха имеют лишь опосредованное отношение.

Единственное, что непосредственно касается ее музыкального исполнения, — сообщение о так называемой паракаталоге. Если эта информация верна, то она поможет понять лишь одну особенность музыкального звучания поэзии Архилоха.

Паракаталога (παρακαταλογή) — особый жанр, использовавшийся впоследствии в античной трагедии. Он предполагал исполнение стихов в сопровождении музыкального инструмента. Причем на одних участках формы эти стихи пелись, а на других --

лекламировались. Такое сопоставление давало исполнителям возможность разнообразить художественный материал, и именно такой способ исполнения создавал «неоднородность ритмов», о котопых сообщается в тексте Псевдо-Плутарха. Кстати, упоминание зпесь паракаталоги соответствует заключительной части процитипованного фрагмента, в которой сообщается, что Архилох обучал чтению и пению стихов под инструментальное сопровождение. Таким образом, можно предполагать, что в наиболее типичных для творчества Архилоха произведениях были декламировавшиеся и паспевавшиеся эпизоды. К тому же исполнение каждого из них сопровождалось звучанием музыкального инструмента.

Вот, кажется, и все, что можно извлечь из информации Псевпо-Плутарха.

Тиртей. Он считается современником Архилоха. Однако биографические сведения о нем крайне расплывчаты. Точно не установлено даже, откуда он родом (одни считали его афинянином, другие — ионийцем, а третьи — дорийцем). Известно только, что к началу второй Мессенской войны (ее сейчас датируют 660-643 гг. до н. э.) он жил в Афинах, но затем волею судьбы оказался в Спарте. В античных источниках переезд Тиртея из Афин в Спарту описывается следующим образом.

Между Спартой и Афинами шла длительная и изнурительная Мессенская война. После одного из сражений, когда спартанское войско потерпело сокрушительное поражение, лакемоденяне (т. е. спартанцы) упали духом. В периоды таких драматических событий, когда нужно было принять единственно верное решение, эллины обращались к тому, кто, по общему мнению, мог предсказать будущее, — к оракулу Аполлона в Дельфах. В ответ ка запрос спартанцам было дано прорицание, смысл которого сводился к тому, что они должны призвать к себе в помощники и совстники кого-нибудь из своих врагов — афинян. Совет был асиствительно парадоксальным. Но ослушаться его древние элне могли. Слишком крепка была вера в Аполлонатерицателя. Поэтому спартанцы снарядили посольство в Афины • собщили им предсказание оракула. Очевидно, узнав его, афибыли удивлены не менее спартанцев. Однако и они не могли повеления, исходившего из Дельф. Но, пылая ненак спартанцам, они дали им в советники Тиртея, который

<sup>59</sup> Пеон — стопа, включающая в себя один долгий и три кратких слога. Что же касается эпибатического пеона, то, по свидетельству Аристида Квинтилиана (О музыке I 16), стопа этого размера, «используя 4 части, состоит из двух арсисов и двух различных тесисов» (τέτρασι χρώμενος μέρεσιν ἐκ δυείν άρσεων καὶ δυείν διαφόρων θέσεων γίνεται).

«был учителем грамоты, считался человеком небольшого ума и был хромым на одну ногу» (Павсаний IV 15, 3). Афиняне были искренне убеждены в том, что такой человек не сможет принести большую пользу их врагам. Оказавшись в Спарте, Тиртей действительно не помогал лакедемонянам советами, но он стал слагать патриотические элегии, распевавшиеся в сопровождении авлоса и помогавшие воодушевлять спартанцев в сражениях. Говорят, что именно эти элегии и способствовали тому, что ход Мессенской войны изменился в пользу спартанцев. О музыкальной стороне творчества Тиртея не сохранилось никаких сведений.

Сафо (ее рождение относят к середине VII века до н. э.). Биографические сведения о ней почти не сохранились. Известно только, что она родилась на острове Лесбос и всю жизнь прожила там же — в городе Митилена (не считая годов изгнания, когда во время политических неурядиц поэтесса должна была покинуть родину и некоторое время жить на Сицилии). Эпитеты, сопровождавшие ее творчество после смерти, были самые восторженные: «Десятая муза», «Смертная муза», «Женский Гомер» и т. д. Главная тема поэзии Сафо — любовь. Она не стесняется описывать свою страсть и к юношам, и к девушкам<sup>60</sup>. Ее перу принадлежат свадебные песни «эпиталамии» (ἐπιθαλάμια), исполнявшиеся хором девушек и юношей перед дверями комнаты, в которую удалялись после праздничного застолья молодожены. Эти песни были двух типов: «убаюкивающие» (катакоциптика) и «пробуждающие» (бієуєртіка). Первые пелись сразу же после того как молодожены заходили в спальню, а вторые — утром. Сафо сочиняла также гимны в честь богов (известен ее «Гимн Афродите») н посвятительные эпиграммы.

Свидетельства же о музыке, сопровождавшей поэзию Сафо, вообще не сохранились. Действительно, разве можно принимать всерьез сообщение словаря «Свида», что Сафо изобрела плектр тонкую пластинку, делавшуюся из дерева, кости или металла, которой приводили в движение струны на инструментах 61. Ведь такое приспособление было известно музыкантам-инструментапистам издавна.

Столь же неправдоподобно выглядит информация (Псевло-Плутарх. О музыке 1136 C-D) о том, что «Сафо первая обнаружила смешанно-лидийский [стиль]» (Σαπφώ πρώτην εύρεσθαι την Μιξολυδιστί). По утверждению Псевдо-Плутарха, такая информация восходит к столь авторитетному автору, как Аристоксен. Но не нужно забывать, что между периодами, когда жили Сафо и ученик Аристотеля Аристоксен, лежит промежуток, который, по современным хронологическим представлениям, исчиспяется почти тремя столетиями. А если эти представления верны, то Аристоксен мог уже пользоваться легендами, которыми к тому времени обросли жизнь и творчество знаменитой поэтессы. Кроме того, вряд ли следует с абсолютным доверием относиться к утверждению «Аристоксен говорит», которое даже не сопровождается ссылкой на конкретную его работу (как это делается в в других письменных памятниках, например в сочинении Афинея). И самое главное, чем-то анекдотичным кажется сама возможность «обнаружить» или — еще фантастичнее — «изобрести» стиль (как иногда переводят глагол εύρεσθαι)<sup>62</sup>. Особенно если речь идет о стиле, сформировавшемся в искусстве целого народа, и даже если этот стиль оказался «смещанным» с какими-то инородными влияниями. Вполне возможно, что упоминание «смешанно-лидийского» стиля — почти стершийся от времени след, указывающий на какой-то особый стиль, присущий музыке, на которую распевались стихи Сафо. Вспомним, что эолийский остров Лесбос, родина поэтессы, расположен недалеко от берега Малой Азии, на котором раскинулась Лидия. Поэтому вполне возможно, что на острове постоянно ощущалось художественное влияние лидийцев. Соединенное с местными эолийскими традициями, оно способствовало формированию некого «полулидий**ского»** или «смешанно-лидийского» стиля<sup>63</sup>. Его самой яркой представительницей стала Сафо, и поздняя молва приписала ей

63 Подробнее об этом см.: Герцман Е. Тайны истории древней музыки. C.263-273, 280-287, 310-314, 392-401.

<sup>60</sup> На Лесбосе процветала школа девушек, возглавляемая Сафо. Ученицы и педагоги-женщины жили вместе в «обиталище учеников муз». Такая достаточно автономная среда создавала все условия для распространсния однополой любви.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Подробнее о плектре см. далее.

<sup>62</sup> Не менее анекдотично, когда субстантивированное наречие «помиксолидийский» (Μιξολυδιστί) переводят как «миксолидийский лад». Но у нас еще будет возможность остановиться на подобных переводах.

его «изобретение». Вне зависимости от того, насколько плодотворно такое предположение, нужно смириться с фактом, что об этом стиле мы уже никогда ничего не узнаем.

Фалет из Гортины<sup>64</sup>. Он вошел в историю как один из сподвижников спартанского законодателя Ликурга, жившего, по утверждению современных историков, где-то между IX и VII веками до н. э. Ликург пригласил критянина Фалета в Спарту, чтобы с помощью его песнопений утвердить там законность и порядок. Фалет оправдывает надежды Ликурга и, по словам Плутарха (Ликург 4), «слова [и] напевы одновременно [сочиненные] им призывали к послушанию и единомыслию мелодиями и ритмами... [производящими] умиротворяющее действие». По свидетельству неоплатоника Порфирия (Жизнь Пифагора 32), знаменитый Пифагор по утрам распевал песнопения Фалета 65. Однако об особенностях его музыкального творчества почти ничего не сообщается.

Существующее единственное сообщение на этот счет столь противоречиво и недостоверно, что знакомство с ним ничего не проясняет. Информация, о которой идет речь, исходит от писателя Главка из Регия<sup>66</sup> (считается, что он жил и работал на рубеже V-IV веков до н. э.), но содержится она в трактате Псевдо-Плутарха «О музыке» (1134 E, § 10):

Γλαῦκος γὰρ μετ' 'Αρχί-Θαλήταν, μεμιμήσθαι μέν αὐτόν φησι τὰ Αρχιλόχου λοποιίαν ἐνθεῖναι, οῖς 'Αρχίλογον μή κεχρήσθαι, άλλ' ούδ' 'Ορφέα ούδὲ Τέρπανδρον' έκ γὰρ τῆς 'Ολύμπου αὐλήσεως Θαλήταν φασίν έξειρποιητήν άγαθὸν γεγονέναι.

λοχον φάσκων γεγενήσθαι πεμ жил после Αρχилоха, говорит, что он подражал мелосам έκτείναι, καὶ παίωνα καὶ вводя в композицию пеон и крекρητικόν ρυθμόν είς την με- тик, которыми Архилох не пользовался, подобно Орфею и Термузыки Олимпа, что и прославило γάσθαι ταθτα καὶ δόξαι [его] κακ выдающегося творца.

Главк, утверждая, что Фаμέλη, ἐπὶ δὲ τὸ μακρότερον Архилоха, увеличивая их размеры и пандру. Ибо говорят, что Фалет заимствовал [их] из авлосовой

Когда выше приводились свидетельства из того же сочинеимя Псевдо-Плутарха (§ 28), касающиеся творчества Архилоха. то там утверждалось, что не Тиртей, а Архилох ввел в художественную практику такие размеры, как кретик и пеон. Но. может быть, верны сведения Главка, а не предыдущие? Обсуждая сообпісние о музыкальных гранях творчества Архилоха, мы уже могли убедиться, сколь сомнительны дошедшие до нас материалы о нем. Информация, исходящая от Главка, ненамного лучше. Чтобы убедиться в этом, достаточно лишь задуматься над заключением процитированного отрывка: как можно из инструментальной музыки Олимпа, лишенной вообще какого-либо текста<sup>67</sup>. заимствовать, как утверждается в сочинении Псевдо-Плутарха, поэтические размеры пеона и кретика? Таким образом, музыкальный лик поэзии Фалета остается полностью затемненным.

Алкман (причислен современной историей литературы к VII веку до н. э.). Согласно некоторым источникам, Алкман ролом из Спарты. Однако, согласно другим свидетельствам, он родился в городе Сарды, расположенном в Лидии (Малая Азия), но был продан в рабство в Спарту, где впоследствии стал свободным и остался жить. Считается, что Алкман стал основателем классического хорового стиля. Он писал гимны, пеаны, гипорхемы<sup>68</sup> и свадебные песни, называвшиеся «гименеями» (ὑμέναιοι). С гименеями друзья провожали невесту от дома родителей до дома жениха (у греков и римлян Гименеем назывался бог брака). Какиелибо другие более конкретные свидетельства отсутствуют<sup>69</sup>.

Алкей. Согласно современным энциклопедиям, он жил на рубеже VII-I веков до н. э. 70 Поэтому он рассматривается как

<sup>67</sup> О творчестве Олимпа см. далее.

<sup>68</sup> Судя по всему, здесь главенство принадлежало не танцу, а стихам, звучавшим на фоне танца. Даже само название отражает такое взаимоотнопение между поэзией и танцем: «гипо» (опо — под, в сопровождении), фрхема» (орупµα — танец), то есть — под танец, в сопровождении танца. 69 Об инструментах, сопровождавших пение стихов Алкмана, см. гл. II.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> K VII веку до н. э. сейчас принято относить еще одного выдающегосв мастера — Терпандра. Но так как его тексты почти не сохранились, а желели лишь некоторые сообщения о музыкальной стороне его творчестто его деятельность будет освещена в другом разделе (см. гл. II, § 2).

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Гортина — город, располагавшийся в центральной части Крита.

<sup>65</sup> Подробнее об этом см.: Гериман Е. Пифагорейское музыкознанис. Начала древнегреческой науки о музыке. СПб., 2003. С. 6-61.

<sup>66</sup> Регий — город в Брутии, в Италии (ныне Reggio).

младший современник Сафо и ее земляк. Активно участвуя в политической жизни Лесбоса, Алкей, подобно Сафо, перенес горечь изгнания. Он считается ярким представителем эолийской поэзии. Если это связано не только с его стихами, но и с их напевами, то можно предполагать, что последние основывались исключительно на местных традициях.

В античную литературу закралось свидетельство (Афиней X 29 А), что Алкей, как и великий комедиограф Аристофан, «писали [свои] сочинения пьяными» (μεθύοντες ἔγραφον τὰ ποιήματα). Не исключено, что эта легенда возникла благодаря музыкально-поэтическому жанру, к которому часто обращался Алкей — к застольной песне. Она называлась «сколией» (σκόλιον). Прилагательное «сколиос» буквально означало «искривленный», «непрямой». По поводу происхождении этого термина в древнегреческой письменной традиции существуют две версии.

Одна из них связана со следующим обычаем. В конце пира, после обильного приема вина и еды, тот, кто чувствовал себя наиболее искусным певцом или был более других «подогрет» выпитым вином, держа в руках миртовую ветвь, запевал песню. Ее содержание могло быть самым различным — от прославления возлюбленной до прославления всех радостей жизни. Пропев какой-то раздел песни, певец передавал миртовую ветвь не рядом сидящему, а следующему — тому, кто сидел «через одного» либо наискось от него. Тот же, в свою очередь, пропев дальнейший раздел песни, передавал ветвь следующему сотранезнику, возлежащему за столом в аналогичном порядке. И так продолжалось до тех пор, пока песня не завершалась. Якобы этот «искривленный» порядок участников и вызвал к жизни название «сколия». По свидетельству безымянного схолиаста 71 к комедии Аристофана «Облака» (к стиху 1364), кое-что из такого обычая было зафиксировано в сочинении последователя Аристотеля, географа и историка, относимого исследователями к рубежу IV-III веков до н. э., Дикеарха из Мессины. Схолиаст свидетельствует: «Дикеарх в [сочинении] "О музыкальных соревнованиях" [говорит]... что μομινε на пирах по некой древней традиции поют, держа ветвь вра или мирты» (Δικαίαρχος εν τῷ Περὶ μουσικῶν ἀγώνων... τε γὰρ ἄδοντες εν τοῖς συμποσίοις εκ παλαιᾶς τινος παραδόσεως κλῶνα δάφνης ἢ μυρρίνης λαβόντες ἄδουσι).

Другая версия происхождения слова «сколия» представлена у Прокла (Хрестоматия 19): «Сколическая песнь пелась во время попоек, поэтому иногда [ее] называют разгульной» (τὸ δὲ σκόλιον μέλος ἤδετο παρὰ τοὺς πότους διὸ καὶ παροίνιον ἐσθ' ότε καλοῦσιν). В этом фрагменте — намек на «неровную», «искривленную» походку подвыпившего человека, отчего песня якобы и получила название «сколия».

кроме того что Алкей много трудился в жанре сколии, никавих других свидетельств, которые можно использовать для понимания музыкального стиля его произведений, не сохранилось.

Стесихор (его жизнь и деятельность традиционно соотносятся с рубежом VII–VI веков до н. э.). Под этим прозвищем в историю античного искусства вошел поэт и кифарод Тисий (Τισίας, или Τ[ε]ισίας), родившийся в Гимере, — городе, расположенном на северном побережье Сицилии, и умерший в год 57 Олимпиады (или, как ныне принято исчислять, в 552 году до н. э.). Считается, что основная его заслуга состоит во введении в художественную практику так называемой «триады Стесихора», радикальным образом трансформировавшей форму певщихся хоровых произведений.

Прежде, до Стесихора, она состояла, как правило, из нескольких строф. При исполнении одной строфы, которая могла представлять собой музыкально-поэтическое построение различных размеров, поющий и танцующий хор двигался слева направо. Когда одна строфа завершалась, хор изменял направление движения (само слово «строфа» — отроф обозначает поворот, смения и исполнял новую строфу, называвшуюся уже «антистрофой» (футьотроф — противострофа). Когда завершалась и антистрофа, то вся форма, состоящая из двух строф, повторялась, но тольмуже с другим текстом. И так могло повторяться многократно. Все это, безусловно, способствовало созданию некого однообра-

<sup>71</sup> От слова «схолион» (σχόλιον — объяснение, толкование, комментарий). «Схолиастами» именовали ученых, разъяснявших древние тексты.

Как известно, длительное время в древней Элладе летоисчисление по Олимпийским играм, проводившимся каждые четыре года.

зия, что с течением времени, безусловно, снижало уровень художественно-эмоционального восприятие таких произведений.

Так вот, после исполнения строфы и антистрофы Тисий вводит новый раздел, названный «эподом» (ἐπφδός). Однако во время его пения хор уже не двигался, а стоял, как нередко стояли кифароды во время пения под кифару. В крупных произведениях такая триада могла повторяться несколько раз. Это было настолько ярким событием, что Тисий получил прозвище «Стесихор» (στησίχορος), что можно перевести как «установщик хора», в том смысле, что он ставит его, останавливает его движение. Очевидно это имелось в виду в словаре «Свида», где сообщается, что Стесихор «первый поставил хор [как для исполнения] кифародии» (πρῶτος κιθαρφδία χορὸν ἔστηκε). С тех пор уже никто не говорил о Тисии, поскольку росла слава Стесихора.

Стесихору приписывается создание и так называемой «палинодии» (παλινφδία, см., например, Платон Федр 243b). Это слово произошло от глагола «палинодейн» (παλινφδείν), означающего вновь запевать песню и одновременно брать назад свои слова, отказываться от своего мнения. Как утверждается в словаре «Свида», «палинодия — это противоположная песнь или противоположное тому, что было сказано прежде» (παλινφδία, ἐναντία ἀδή τὸ τὰ ἐναντία εἰπεῖν τοῖς προτέροις). Предание, призванное объяснить появление палинодии, говорит о том, что Стесихор якобы лишился зрения за то, что в своей песне осудил дочь Зевса Елену, из-за которой началась кровопролитная Троянская война. Но потом он сочинил палинодию, то есть поэму, в которой Елена уже не порицается. В результате такого художественного «акта исправления» к нему вернулось зрение.

Но все это, конечно, никак не проясняет особенности музыки, которой озвучивались сочинения Стесихора.

Анакреонт. Говорят, что он родился приблизительно в 563 году до н. э., в Теосе — одном из ионийских городов Малой Азии. По свидетельству источников, большую часть своей жизни он прожил на острове Самос, при дворе тирана Поликрата. Когда же Самос оказался во власти персов и Поликрат был казнен, Анакреонт бежал в Афины. Умер он в глубокой старости, в возрасте 85 лет. О его поющейся поэзии очень хорошо сказано у Афинея (XIII 600 D): «шум пиров, обольщение женщин,

приятность, беспечность» (συμποσίων ἐρέθισμα, γυναικῶν прероπευμα, ... ἡδύν, ἄλυπον). Уже одних этих слов достаточно, чтобы представить себе характер музыки, на которую распевапись стихи поэта. Вместе с тем сообщения о ней крайне неопрепеленны. Причем это касается не только самого музыкального материала, но даже инструментов, которыми Анакреонт любил сопровождать пение своих стихов. Так, например, в только что приведенном отрывке из Афинея поэт квалифицируется как «враг авлосов [и] друг барбитона» (αὐλῶν ἀντίπαλον, φιλοβάρβιτον). А историк Неант из Кизика 73 (у Афинея IV 175 Е) даже непосредственно связывает имя Анакреонта с изобретением барбитона. Вместе с тем в одном из сохранившихся его стихов (Там же, XIV 635 С) сам поэт утверждает:

Имея магадис74 с 20 струнами, я бряцаю [на нем].

Ψάλλω δ' εἴκοσι χορδαῖσι μάγαδιν ἔχων

Отсюда следует, что его поэзия распевалась, не только под барбитон, но и под магадис. Конечно, появление здесь магадиса можно рассматривать как некий поэтический образ, созданный только для того, чтобы показать, что поэзия Анакреонта не должна сопровождаться примитивными и простыми инструментами с малым количеством струн, что она достойна других, более сложных инструментов. Вообще же, не исключено, что приведенное выше сообщение о барбитоне, дошедшее до нас, опять-таки через «третьи руки», также исходит из поэтических образов уграченных стиков поэта. Хотя вполне возможно, что в этих сообщениях кроется нечто от действительности. Но сейчас уже не представляется возможным отделить реальность от поэтического вымысла или от искажений древних сообщений, сложившихся в более поздней литературной традиции.

Единственная правдоподобная и частично заслуживающая доверия информация о музыкальном облике Анакреонта — со-

<sup>14</sup> Обо всех упоминаемых здесь инструментах см. далее.

Така до н. э. Кизик — город на полуострове мисийского побережья нынешнего мраморного моря, которое древние эллины называли Пропонтидой (Промочтіс — «предморье»). Исследователи связывают деятельность Неанта с

общение, якобы исходящее от философа Посидония из Амапеи (в Сирии), жившего, как считается, на рубеже II-I веков до н. э. Афиней (XIV 635 D) пишет:

καὶ ὁ μὲν Ποσειδώνιός φησιν τριῶν μελφδιῶν αὐτὸν μνημονεύειν, Φρυγίου τε <καὶ Δωρίου> καὶ Λυδίου ταύταις γὰρ μόναις τὸν Ανακρέοντα κεχρῆσθαι ῶν ζ΄ χορδαῖς ἑκάστης περαινομένης εἰκότως φάναι ψάλλειν αὐτὸν κ΄ χορδαῖς, τῷ ἀρτίῳ χρησάμενον ὰριθμῷ τὴν μίαν ἀφελόντα.

И Посидоний говорит что [в своей поэзии] он<sup>75</sup> упоминает [напевы] трех мелодий — фригийский, дорийский и лидийский, ибо только ими одними пользуется Анакреонт. Так как каждая из из них исполняется на 7 струнах, то ему кажется естественным бряцать на 20 струнах, опуская одну для четного числа.

Конечно, вторая половина этого сообщения основана уже на параграфах поздней теории музыки, согласно которым античные интонационные образования «укладывались» в гептахордные (7-струнные) системы. Не случайно именно эта место из сообщения Посидония вызвало критику тех, кто присутствовал на дислуте, описанном у Афинея (Там же). Его оппонент утверждал: «Посидоний не знает, что магадис — древний инструмент» (ἀγνοεῖ δ' ὁ Ποσειδώνιος ὅτι ἀρχαῖόν ἐστιν ὅργανον ἡ μάγαδις). Другими словами, с позиций современной Афинею науки о музыке нет никаких оснований говорить о древнем инструменте, связанном с творчеством Анакреонта.

Рациональное же зерко этого сообщения заключается в том. что напевы анакреонтовой лирики, скорее всего, могли озвучиваться популярными в древней Элладе *стиглями* — дорийским, фригийским и лидийским, сформировавшимися в художественной жизни этих знаменитых племен<sup>76</sup>. Но, конечно, этого слишком мало, чтобы можно было представить, как пелись стихи Анакреонта.

Симонид (историки литературы указывают такие рамки его жизни: ок. 556—468/7 гг. до н. э.). Он родился в городке Иулиде. на острове Кеос, входящем в группу Киклад. Большую часть жизни провел при дворах различных владык, а в конце жизни

в Сиракузах, где и умер на 88 году. Сочинял гимны, пэаны, гипорхемы, элегии и посвятительные эпиграммы. Однако о музыкальной стороне его творчества ничего неизвестно. Когда у Платона обсуждаются стихи Симонида (Протагор 347а), то
утверждается, что именно «Симонид создал эту песню»
(Σιμωνίδης... πεποιηκέναι τοῦτο τὸ ἄσμα). Эти слова можно
трактовать по-разному: либо Симонид создал и текст песнопения,
и напев: либо Симонид являлся творцом текста. Ведь о композиторе тогда зачастую не приходилось говорить: слова могли распеваться на известную мелодию или на ту, которая настолько
давно «закрепилась» за этим текстом, что имя ее автора оказалось
забытым. Главенство слова, действовавшее тогда в любом «художественном союзе», предполагало, что слава падала на поэта, а
композитор по многим причинам находился в тени этой славы.

Пиндар (традиционно считается, что он жил в период приблизительно с 522 по 446 г. до н. э.). Он родился в небольшой деревушке в Беотии, близ Фив. Согласно существующему «Жизнеописанию Пиндара» (созданном много столетий спустя и впитавшем в себя легенды и предания), в его роду были потомственные музыканты, и он воспитывался в музыкальной среде. Он сочинял гимны, пэаны, гипорхемы, похоронные плачи, называвшиеся «френами» (θρηνοι), и песни-прославления «энкомии» (ἐγκώμια). У Афинея (XIII 573 F) сказано, что «Пиндар первый написал энкомий» (Πινδαρός τε τὸ μὲν πρῶτον ἔγραψεν... **ѐүко́**µюу) в честь одного из победителей Олимпийских игр 464 года до н. э. — Ксенофонта Коринфского. Совершенно очевидно, что в этом сообщении речь идет не об энкомии, а о близком ему по жанру «эпиникии» (ἐπινίκιον). Именно эпиникии — музыкальнопоэтические гимны, прославляющие победителей на общегреческих национальных Олимпийских, Пифийских, Истмийских и Немейских играх, — принесли особую славу Пиндару. Однако никаких сведений о музыкальной стороне его творчества не сохранилось.

Правда, в XVII столетии известный ученый своего времени, иезуит Афанасий Кирхер (1601-1680) опубликовал в своей знаменитой книге «Musurgia universalis»<sup>77</sup> текст отрывка из

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> То есть Анакреонт.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Подробнее об этом см. далее.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Kircher A. Musurgia universalis sive ars magna consoni et dissoni. Roma, **1680**.

Первой Пифийской оды<sup>78</sup> Пиндара, сопровождаемый нотными знаками:

Златая форминга<sup>79</sup> — общее достояние Аполлона и темновласых муз.
Она — начало, ибо нога внимает [ee] красоте<sup>80</sup>.
Певцы подчиняются [ee] знаку,
Когда ты<sup>81</sup> вызываешь бряцанием
Вступления для начал хороводов<sup>82</sup>.
То усмиряещь копьевидную молнию
Вечного огня<sup>83</sup>.

Публикуя этот материал, А. Кирхер сообщал своим читателям, что он обнаружил отрывок стихов Пиндара с нотами в библиотеке монастыря Св. Сальваторе, в Мессине (северная Сицилия). С момента выхода в свет книги А. Кирхера опубликованный им фрагмент на протяжении нескольких столетий многими рассматривался как подлинный образец античной музыки.

Однако далеко не все с одинаковым доверием относились к «находке» А. Кирхера. И для этого были серьезные основания. Кроме автора «Musurgia universalis», никто никогда не видел самой рукописи, из которой был заимствован сам фрагмент. Она словно исчезла. И это вновь порождало у многих сомнение в

<sup>78</sup> О Пифийских играх, представлявших собой общегреческие художественные соревнования, см. гл. I, § 3. Их победители становились национальными героями, в честь которых даже слагались гимпы. Пиндар сочинил свою первую пифийскую оду в честь Гиерона Сиракузского — победителя Пифийских игр 470 года до н. э.

79 Χρυσέα φόρμιγξ. Форминга — разновидность кифары (см.: гл. II, § 2). В одном русском переводе (В. Иванова) приводящейся оды Пиндара форминга названа кифарой, а в другом (М. Гаспарова) — лирой.

<sup>80</sup> То есть танцующие ноги согласовывают свои движения со звучанием форминги.

<sup>81</sup> Обращение к форминге.

82 άγησιχόρων... προσιμίων άμβολάς. Здесь поэт использует два термина, обозначающих вступление: «анабола» (ἀναβολή, у Пиндара дорическос άμβολή) — инструментальное вступленис, а «проемнон» (προσίμιον) — вступительный раздел самого тапца.

 $^{83}$  Заключительные два слова — αίενάου πυρός — отсутствуют во фрагменте, опубликованном А. Кирхером.

подлинности отрывка. Кроме того, первые строки текста Пиндара в публикации А. Кирхера сопровождаются вокальной нотацией (chorus vocalis), а заключительные — инструментальной (chorus instrumentalis). Такая ситуация противоречит элементарной логике: если это произведение пелось в сопровождении инструмента, то оно все должно было содержать оба ряда нотных знаков -- вокальных и инструментальных. Предположение же о том, что часть оды пелась, а часть игралась, вообще лишено смысла, так как инструментальные нотные знаки также подписаны под текстом. Все это вместе взятое, естественно, вызывало недоверие к представленному нотному тексту. Особенно активной началась дискуссия о подлинности музыки Первой Пифийской оды в 30-х годах ХХ столетия, когда было обнаружено, что вариант пиндаровского текста, опубликованный А. Кирхером, тот заимствовал из издания, осуществленного Эразмом Шмидтом в Виттенберге в 1616 году. Развернувшееся обсуждение показало, что «находка» Кирхера никак не может быть признана подлинным документом.

Таким образом, музыка, звучавшая в древности со стихами Пиндара — как и со стихами других древнегреческих поэтов, — навсегда для нас потеряна.

#### § 3. Лвоны

Жизнь древних эллинов была во многом похожа на соревнование. Явная или скрытая соревновательность постоянно присутствовала в отношениях между племенами, населявшими Пелопоннес, Малую Азию и Южную Италию. Она проявлялось в борьбе за сферы влияния, за территории, за первенство в Средиземноморье. Состязательностью отличались отношения между греческими городами-государствами, между филами и даже между отдельными жителями. Она была заложена в самих нормах жизни, в действиях людей в самых различных сферах — политической, военной, экономической, хозяйственной, интеллектуальной, художественной и т. д. Поэтому с полным основанием грека

архаичной эпохи можно назвать «агонистическим человеком»  $^{84}$ , от слова «агон» ( $\dot{\alpha}\gamma\dot{\omega}v$  — соревнование, состязание).

Агональность запечатлена в мифах и в литературе Древней Греции. Вспомним хотя бы легенды, связанные с музыкальным творчеством: кифарод Аполлон соревнуется с авлетом Марсием и побеждает его. Кифарод Фамир соревнуется в пении с музами и оказывается побежденным (Гомер. Илиада II 594-600). С музами вступают в состязание по мастерству пения и сирены, которые также остаются побежденными (Павсаний IX 34, 2). Соревнуются между собой и пастухи-певцы (Феокрит. Идиллии I, VI, VIII). Все это результат того, что реальная жизнь давала бесчисленное множество примеров такой художественной соревновательности. Известно, что в Спарте участники совместных трапез соревновались в исполнении застольных песен — сколий. Созданный Платоном литературный жанр — диалог, в конечном счете представляет собой соревнование между участниками ученой беседы Известно, что каждый музыкант античности хотел оказаться лучшим и именно соперничество зачастую становилось активным движущим импульсом для творчества.

Поэтому нет ничего удивительного в том, что рано или поздно в Древней Элладе должны были возникнуть не только Олимпийские игры и им подобные спортивные соревнования, но и агоны, посвященные состязаниям в мусических искусствах. Однако прежде чем они были учреждены, музыка звучала на спортивных играх.

Во время соревнований по пятиборью — «пентатлов» (πένταθλοι) игралась сольная пьеса для авлоса (Павсаний V 17. 4). В Аргосе, на Сфенейских играх, название которых произошло от глагола «сфенейн» (σθένεῖν — быть сильным) и посвященных исключительно соревнованиям по борьбе, также звучала авлосовая музыка (Псевдо-Плутарх. О музыке 1140 С). Ученик великого Олимпа Гиеракс (VII век до н. э.) запечатлелся в истории как автор специальной сольной пьесы для авлоса, называвшейся «эндроме» (ἐνδρομή, от глагола ἐνδρομέω — пробегаю). Она звучала во время соревнований по бегу.

Но все эта была, так сказать, прикладная музыка, приспособленная для проведения спортивных соревнований и для прославления победителей. Ее исполнители (за редкими исключениями) не стремились к достижению вершин художественного мастерства, не пытались удивить слушателя оригинальной выразительностью музыки.

Затем пришло время и для состязаний в мусических искусствах. Самыми почетными из них были Пифийские игры. Они проходили в Дельфах у святилища Аполлона. Считалось, что эти игры учреждены в память победы Аполлона над чудовищем Пифоном. Согласно преданию, этот златокудрый бог разыскивал место для оракула<sup>85</sup>. В его поисках Аполлон пришел в Дельфийскую долину, охранявшуюся Пифоном. В единоборстве бог победил чудовище и основал на месте поединка Дельфийский оракул. После этого убийства Аполлон очистился от крови Пифона и с лавровой ветвью в руке пришел в Дельфы. В память об этом мифическом событии были учреждены Пифийские игры.

Первоначально они состояли только из выступлений кифародов, исполнявших пеан в честь Аполлона. Исполнители, признанные лучшими, увенчивались лавровыми венками.

По свидетельству Страбона (География IX 3, 10) и как вычислили историки Нового времени, в начале VI века до н. э. программа Пифийских игр была дополнена конными и гимнастическими состязаниями. Однако, несмотря на это, Пифиады оставались глав-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Подробнее об этом см.: Зайцев А. Культурный переворот в Древней Греции VIII-V веков до н. э. Л., 1985.

<sup>85</sup> От латинского — oraculum (*изречение, пророчество*), произошедшее от глагола orare (*говорить*). Его коррелятом в древнегреческом является μαντεῖον. Оракулом называлось как само прорицание бога, так и место, где оно изрекалось.

ным мусическим конкурсом. Постепенно в их программу включались состязания авлетов — исполнителей на авлосах, а потом и кифаристов. Здесь также выступали хоры. Причем в конкурсе участвовали не только сами хоровые коллективы, но и музыканты, сопровождавшие их выступления — «хоровой авлет» (χοραύλης) и «хоровой кифарист» (χοροκιθαριστής). Согласно легенде, в арханчную эпоху Пифийские игры проводились один раз в восемь лет, а начиная с третьего года 48 Олимпиады (по современным исчислениям — с 586 года до н. э.) — раз в четыре года (в каждый третий год олимпийского цикла).

Принято считать, что Пифийские игры существовали вплоть до конца IV века нашей эры. Согласно исследованиям историков, последний раз они состоялись весной 394 года; когда на престол в Римской империи взошел ревностный поборник христианства Феодосий I Великий, Пифийские игры, ассоциировавшиеся с языческим прошлым, были запрещены.

До этого Пифийские игры в Дельфах никогда не пропускались. Более того, в тех же Дельфах, начиная с четвертого года 125 Олимпнады (по принятым исчислениям он соответствует 277 году до н. э.), начали проводиться соревнования, названные «Сотериями», для чего был конкретный исторический повод. За несколько лет до этого на Балканский полуостров вторглись полчища кельтов, которых эллины называли галлами. Возле Дельф произошло решающее сражение между захватчиками и объединенными силами греков. Незваные пришельцы были разгромлены, и в честь этой победы были учреждены игры «Спасения» (Σωτηρίαι). Они посвящались Зевсу Сотеру (т. е. Спасителю) и Аполлону Пифийскому. В них участвовали рапсоды. кифароды, кифаристы, авлеты, детские и мужские хороводы, хоровые авлеты, поэты и «дидаскалы» (постановщики трагедий и комедий). Некоторые сохранившиеся надписи, содержащие списки участников «Сотерий», показывают, что ежегодно в них участвовало до 70 человек.

Другими важными играми, посвященным мусическим состязаниям, были так называемые Панафинеи. Их мифологические истоки восходят ко временам борьбы колебателя земли бога Посейдона и великой воительницы богини Афины за владение городом, выстроенным в Аттике получеловеком-полузмеей Кекропом. Боги Олимпа присудили его Афине, и с тех пор он называется Афинами. Здесь издавна ежегодно справляли праздник в 
честь Афины. Когда. согласно Павсанию (VIII 2, 1), Афинами 
правил герой Тесей, то эти праздники превратились в Панафинеи 
(Παναθήναια — всеафинеи), так как отмечались «всеми афинянами, объединенными в один город», что подразумевало всех 
жителей Аттики, сгруппировавшихся вокруг Афин.

Позднее, уже в историческое время, тиран Писистрат (560-527 годы до н. э.) превратил Панафинеи в главное празднество всех афинян. Ежегодно проводились Малые Панафинеи, а в каждый третий год Олимпиады — Великие Панафинеи, отличавшиеся большой роскошью. Во время Панафинеев соревновались хоры, исполнявшие дифирамбы (дифирамбические агоны), кифароды, авлеты, кифаристы и авлоды (певцы, певшие под аккомпанемент авлоса), а также инструментальные ансамбли.

Кроме основных общенациональных агонов в различных областях Древнего мира устраивались многочисленные соревнования, связанные с почитаниями местных божеств, с определенными историческими событиями локального значения либо с пожеланиями отдельных владык. Так, в Арголиде, в городе Эпидавре, издавна почитался бог врачевания Асклепий. В его честь организовывались праздники и художественные соревнования, на которых выступали и музыканты. В Беотии такие конкурсы посвящались богу любви Эроту и музам. Более того, в той же Беотии, но в городе Орхомене, проводился праздник Харитесий (Χαριτήσια) в честь божеств красоты и радости, дочерей Зевса и океаниды Эвриномы — харит. Во время Харитесий состязались актеры трагедин и комедии, рапсоды, поэты, кифароды, авлеты, авлоды и кифаристы. В Спарте мусические агоны существовали в рамках праздника, называвшегося Карнеями (Κάρνεια) и посвященного Аполлону<sup>86</sup>. Древнегреческие писатели (Фукидид. История III 104, 3-6; Павсаний IV 4, 1; IV 33, 2) рассказывают о

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Карнейский (Καρνεῖος) — эпитет Аполлона у дорических племен Пелопоннеса, поскольку в лакедемонском месяце Карней (ὁ Καρνεῖος — приблизительно, август — сентябрь по современному календарю) совершались 9-дневные празднества в честь Аполлона.

праздничном состязании хороводов и кифародов на одном из красивейших островов Эгейского моря — Делосе. Аналогичные соревнования проводились и в других местах Средиземноморья: в Фивах, Лебадии. Никомедии, Сардах, Траллах, Эфесе, Смирне. Пергаме, Милете и т. д.

Александр Македонский на пути движения своего победоносного войска неоднократно устранвал спортивные и художественные соревнования. Один раз это было в египетском Мемфисе (Квинт Курций Руф. История III 1, 4). Другой раз — в древней столице Финикии, в Тире (Там же, III 6, 1). Отмечая свою победу над индами, он провел такие же «мусические и гимнастические соревнования» на берегу Персидского залива (Там же, VI 28, 3). Римский император Октавиан Август, разбив в морском сражении (оно сейчас датируется 2 сентября 31 года до н. э.) при Акции (у западного побережья Средней Греции) своего соперника Марка Антония, в память об этой победе учредил Акцийские игры. Они проводились в городе, основанном в честь этой победы, — в Никополе  $^{87}$  (Nіко́ $\pi$ о $\lambda$ і $\varsigma$  — буквально: город победы). При том же Августе спустя 14 лет состоялись Столетние игры, посвященные основанию Рима. Такие игры были повторены при императоре Клавдии в 47 году, а при Домициане -- в 88 году. Каждое их проведение было связано с тем, что угодливые историки путем запутанных и хитроумных летоисчислений стремились доказать каждому из этих императоров, что столь важный для Римской империи юбилей приходится именно на их царствование. Один из самых жестоких и безжалостных римских властителей Нерон (54-68 годы) основал особые игры и назвал их своим именем -- Неронии. Император Домициан (81-96 годы) приказал проводить состязания в честь Юпитера Капитолийского.

Во всех этих соревнованиях среди прочих принимали участие как известные, так и безвестные музыканты. Состязания становились форумами, на которых оттачивалось художественное мастерство. Такие соревнования отражали активность музыкально-художественной жизни Древнего мира.

Всякий, кто хочет понять, что происходило в художественном творчестве античности, должен постоянно помнить о том, что племена, населявшие Древнюю Грецию, представляли собой довольно многоликую и разнородную массу. Они находились на различных ступенях социального развития, и их культурный уровень также был неодинаковым. В музыкальной жизни такая несхожесть чаще всего проявлялась в тематике и в звучавшем художественном материале (т. е. в том, что пелось и игралось). К тому же эллинские племена постоянно контактировали с другими народами, которых презрительно называли «варварами». Эти контакты были не только политическими и экономическими, но и художественными. Поэтому эллины могли часто слышать «варварскую» музыку, а варвары — греческую. Во всяком случае, и у тех, и у других сложилось представление о музыкальном творчестве соседей.

Например, музыка дорийцев — племени, жившем на Пелопоннесе, Крите, южном побережье Малой Азии, Сицилии и на юге Италии — отличалась воинственным и мужественным характером. Типичным выражениме дорийского «музыкального духа» была Спарта с ее «эмбатериями» (ἐμβατήρια μέλη), в стиле которых писал свои элегии Тиртей. Афиней (XIV 630 F) сообщает. что

πολεμικοὶ δὲ εἰσὶν οἰ Λάκωνες, ὧν καὶ οἱ υἱοὶ τὰ ἐμβατήρια μέλη ἀναλαμβάνουσιν, ἄπερ καὶ ἐνόπλια καλεῖται.

воинственными являются спартанцы, сыны которых усваивают эмбатерии, называюициеся и эноплиями.

Эноплии — песни и пляски, исполняемые с оружием. Конечно, если мы захотим понять что такое эмбатерия, то мы можем представить ее только неким маршевыми характером звучания. Подтверждение такой трактовке как будто находится у Плутарха (Обычаи спартанцев 238b § 16), когда он сообщает, что

οί ἐμβατήριοι δὲ ρυθμοὶ παρορμητικοὶ ήσαν πρὸς ἀνδρείαν καὶ θαρραλεότητα καὶ

эмбатерические ритмы возбуждали мужество, отвагу и презрение к смерти; они испол-

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Город, расположенный у входа в Амбракийский залив.

ύπερφρόνησιν θανάτου, οἷς ἐχ- *нялись хорами и в сопровожде*ρῶντο ἔν τε χοροῖς τε καὶ πρὸς *нии авлоса*. αὐλόν.

Но толкование эмбатерий как маршей — это лишь результат современных музыкальных ассоциаций, когда военная музыка чаще всего выступает в жанре марша, предполагающего определенную метро-ритмическую организацию музыкального материала. Однако было бы неверно считать, что в античном мире воннская музыка обязательно обладала теми же самыми особенностями и была маршевой в нашем понимании. Ее воинская «окраска» могла быть совершенно иной. Во всяком случае, какова бы она ни была в представлении древних эллинов, дорийская славилась именно такими особенностями.

Ионийцы же, населявшие среднюю часть западного побережья Малой Азии, острова средней части Эгейского моря и Аттику, отличались распущенностью нравов и слыли любителями скабрезных и непристойных песен. Именно здесь, по всеобщему признанию, особым успехом пользовались неприличные песенки Сотада из Александрии и этолийца Александра. Именно в ионийском художественном обиходе активно расцветали такие жанры пантомимы, как симодия и лисиодия, отличавшиеся грубостью и непристойностью (см.: Страбон XIV 1, 41).

<sup>88</sup> Этолия — область, расположенная к востоку от Акарнании, раскинувшейся на западном побережье Средней Греции.

В своей комедии «Женщины в народном собрании» Аристофан часто упоминает сладострастные ионийские песни.

Фригийцы, населявшие южное побережье Геллеспонта и Пропонтиды, а также так называемую Большую Фригию, расположенную в глубине западной части Малой Азии, были известны не только как народ, давший Древнему миру выдаютихся авлетов (начиная от мифологического Марсия и кончая историческими Гиагнисом, Олимпом), но и бурные и экстатические по музыке авлосовые импровизации — авлемы  $(αὐλήματα)^{90}$ . Их нельзя было спутать ни с какими другими, поскольку они радикально отличались от музицирования, принятого среди других народов. Музыка фригийцев ассоциировалась у греков с неистовостью и исступленностью. Именно такова была разгульная и оргиастическая музыка дионисийского культа, пришедшего в Грецию из Малой Азии. В общеэллинском представлении играть и петь по-фригийски означало импровизировать стремительно-вихревую музыку с высочайшим эмоциональным накалом.

Карийцы, жившие на юго-западе Малой Азии, были знамениты своими заплачками — похоронными песнями. Платон в «Законах» (VII 800e) пишет, что «умерших сопровождают некой карийской музой» (карік $\hat{\eta}$  тілі μούσ $\hat{\eta}$  προπέμνουσι τούς τελευτήσαντας). Аристофан в «Лягушках» (ст. 1302) упоминает о «карийской авлеме» (Καρικά αὐλήμα), то есть об импровизации для сольного авлоса. Поллукс (IV 75) высказывает общеизвестную для своих современников мысль, что «карийская авлема — это погребальная песнь» (θρην $\hat{\phi}$ δες γάρ τὸ αὕλημα τὸ Καρικόν).

Таким образом, на античном художественном форуме каждый народ выступал в собственном музыкальном облике. Его отличительные особенности не были секретом для других. Как раз наоборот, всем хорошо было известно, чем отличается дорийская музыка от фригийской, эолийская от лидийской, а ионийская от карийской. Более того, в античном мире сложились даже определенные представления о различных стислях музыки, сформировавшихся в культуре каждого народа.

<sup>8°</sup> Симодия (σιμφδία) — неприличная, непристойная песенка, получившая название от создателя таких песен Сима, родом из Магнесии (город в Карии). Как сообщается у Афинея (XIV 620 D-F), прежде исполнителей симодий, симодов, именовали «гилародами» (ίλαρφδοί, от ίλαρός — веселый, радостный и фδή — песия), но после распространения песен Сима они стали именоваться симодами: «гилародами... называются текоторых ныне именуют симодами... по Симу из Магнесии, который весьма выделялся среди поэтов из-за [своей] веселости...» (οί καλούμενοι ιλαρφδοί, οῦς νῦν τινες σιμφδούς καλοῦσιν... τῷ τὸν Μάγνητα Σίμον διαπρέψαι μᾶλλον τῶν διὰ τοῦ ἰλαρφδειν ποιητῶν...). Что же касается названия «лисиодия» (λυσιφδία), то его происхождение плохо изучено. Вторая часть прилагательного «лисиодос» (λυσιφδός) — «одос» (φδός) — певец, а первая часть пока остается загадочной. Во всяком случае, под названием «лисиодос» понимался певец-актер (пантомим), имитирующий поведение женщины (чаще всего непристойное).

<sup>90</sup> Подробнее об авлемах см. гл. II, § 4.

Это связано с тем, что музыка рассматривалась как некий удивительный феномен, который, с одной стороны, отражает особенности нравов народов, а с другой — является сильнейшим средством нравственного воспитания. Существовала убежденность в том, что обычаи народа, своеобразие его жизненного уклада и отличительные особенности характера обязательно накладывают отпечаток на музыку, которую он создает и слушает. Именно эта тесная взаимосвязь с жизнью народа и с его обычаями способствует формированию индивидуального стиля музыки, который невозможно спутать ни с каким другим. Поэтому дорийская «гармония» отличается от нонийской и от любой другой. Такой подход дал основание верить в то, что каков народ — такова и его музыка и, наоборот, какую музыку поет и играет народ — таковы его нравы. Значит, если народ мужественный, то в его обиходе обязательно звучит музыка, воспитывающая смелость и отвагу. В результате возникло мнение, что музыка способна формировать определенные нравственные качества: мужественность или расхлябанность, смелость или трусость, благородство или низость. Не случайно Платон в «Государстве» (IV 424 b-c, X 607) и в «Законах» (II 656e-657e, III 700d-701a, VII 802d) уделяет так много места влиянию музыки различных стилей и жанров на воспитание совершенно определенных качеств. Относительно стилей музыки он так рассуждал (Государство III 398e):

Какие же стили 1 [характер-Τίνες οὖν θρηνώδεις άρμονίαι: ... Μιξολυδιστί .. καὶ ны для] похоронных плачей? ... συντονολυδιστί και τοιαθταί Смешанно-лидийский и строгоκαί συμποτικαί τῶν άρμονιῶν; Ἰαστί, ἡ δ' ὅς, καὶ λυδιστί, αίτινες χαλαραί καλοῦνται.

τινες. ...Τίνες οὖν μαλακαί τε πυδυйсκυμ $^{92}$ . ...Κακυε же из стилей изнеженные и свойственны пирам? Ионийский и лидийский, которые называются томными.

Платону следовал его ученик Аристотель, который писал (Политика VIII, V, 8 1340a 38 — 1340b 5):

...έν δὲ τοῖς μέλεσιν αύτοις έστι μιμήματα των ήθων, και τοῦτ' ἐστὶ φανερόν. εύθυς γὰρ ή τῶν άρμονιῶν διέστηκε φύσις, ώστε άκούκαί συνεστηκότως μαλλον, οίον πρός την μιξολυδιστί καλουμένην, πρός δὲ τὰς μαλακωτέρως την διάνοιαν, τῶν άρμονιῶν, ἐνθουσιαστικούς δ' ή φρυγιστί.

...в этих звучаниях [стилей] присутствует подражание правам дз. И это ясно: ведь природа стилей отличается потому, что οντας άλλως διατίθεσθαι και слушатели по-разному реагируют μή τὸν αὐτὸν ἔχειν τρόπον [на них] и каждый из них имеет πρὸς ἑκάστην αὖτῶν, ἀλλὰ неодинаковый характер, а на неπρός μεν ενίας όδυρτικωτέρως которые [реагируют] более жалобно и весьма сдержанно, как на [стиль] называемый смешаннолидийским, а более вяло, как при οίον πρός τας ανειμένας ραсслабленных [стилях], οднако μέσως δὲ καὶ καθεστηκότως умеренно и весьма устойчиво при μάλιστα πρός ετέραν, οίον другом [стиле], как кажется δοκεί ποιείν ή δωριστί μόνη действует единственный из стилей — дорийский, фригийский же [стиль] — для исступленных.

<sup>91</sup>В русском переводе А. Н. Егунова арномам (гармонии) даются как «лады». Аналогичным образом принято переводить этот термин во всех аналогичных местах сочинений и Платона и Аристотеля. Но тем, кто хотя бы немного знаком с античной теорией музыки, известно: то, что мы называем «ладом», в древней Греции именовалось «генос» (ує́ voς — pod). Поэтому существовали диатонические, хроматические и энгармонические лады (ує́уп). «Племенными названиями» (дорийский, фригийский и т. д.) именовались только тональности. Подробнее об этом см.: Герциан Е. Античное музыкальное мышление. Л., 1986. С. 65-68. Его же. Музыкальная бозциана. С. 117-119. Его же. Музыка Древней Греции и Рима. СПб. 1995. С. 271-289. Его же. Тайны истории древней музыки. С. 273-287.

<sup>92</sup> Необходимо отметить, что в отличие от аналогичных мест Платона и Аристотеля, где почти всегда даются субстантивированные наречия, здесь — просто наречия. Поэтому точный перевод предполагает указание на то, что нужно играть и петь «по-смешанно-лидийски» и «по-строголидийски» (и лады здесь ни при чем).

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Аристотель (Там же, VIII, VII 4 1341b 32-36) определял характер стиля по его звучанию: «Так как мы воспринимаем деление мелосов, как некоторые различают [их] в философии, устанавливая нравственные, практические и исступленные [мелосы], то природу стилей устанавливают по выхдому из них, определяя своеобразие другого [стиля] в зависимости от **τργτοτο** μελουν ός και δε την διαίρεσιν αποδεχόμεθα τῶν μελῶν ώς διαιρούσι τινες τῶν ἐν φιλοσοφία, τὰ μὲν ήθικὰ τὰ δὲ πρακτικὰ τὰ δ΄ ενθουσιαστικά τιθέντες, και των άρμονιών την φύσιν πρός έκαστα τούτων οίκείαν άλλην πρός άλλο μέλος τιθέασι). В рукописях предпоследнее слово йе μέλος, а μέρος (часть). Но это давно уже признано недоразумением, возвикшим в рукописной традиции.

Долгое время существовала искренняя вера в беспредельные воспитательные возможности музыки. Еще Сексту Эмпирику (Против ученых VI 9-10) пришлось критиковать наивность подобных воззрений. Все это подтверждает, что музыка рассматривалась в связи с конкретными стилями, каждый из которых получал соответствующую оценку.

Афиней (XIV 624 C — 625 F) цитирует фрагмент из несохранившейся работы Гераклида Понтийского «О музыке», в котором обсуждаются особенности стилей музыки разных племен Средиземноморья. Причем содержание фрагмента со всей очевидностью показывает, что понятие стиля в нем, как у Платона и Аристотеля, передается словом «гармония» (άρμονία). Сохраненный Афинеем отрывок крайне интересен для понимания многонациональных особенностей античной музыки и того, что вкладывалось в само понятие стиль. Поэтому он приводится здесь почти целиком:

Ήρακλείδης δ' ὁ Ποντικὸς έν τρίτω περί Μουσικής οὐδ' άρμονίαν φησί δείν καλείσθαι την Φρύγιον, καθάπερ οὐδὲ την τρεῖς τρία γὰρ καὶ γενέσθαι Έλλήνων γένη, Δωριείς, Αίολεῖς, Ἰωνας, οὐ μικρᾶς οὖν ούσης διαφοράς έν τοῖς τούτων ήθεσιν, Λακεδαιμόνιοι μάλιστα τῶν ἄλλων Δωριέων τὰ πάτρια διαφυλάττουσιν, Θεσσαλοί δὲ (οὖτοι γάρ εἰσιν Αἰολεῦσιν μεταδόντες) παραπλήσιον αίεὶ ποιοῦνται τοῦ βίου την άγωγήν Ιώνων δὲ τὸ πολύ πλήθος ήλλοίωται διὰ τὸ συμπεριφέρεσθαι τοῖς αἰεὶ δυναστεύουσιν αύτοῖς τῶν βαρμελωδίας ην οι Δωριείς έποιοῦντο Δώριον ἐκάλουν άρμονίαν ἐκάλουν δὲ καὶ Αἰολίδα άρμονίαν ην Αιολείς ήδον.

Гераклид Понтийский в третьей [книге своего сочинения] «О музыке» говорит, что Λύδιον. άρμονίας γὰρ είναι «φρυευйсκий нельзя назвать [эллинским] стилем, так же как и лидийский, ибо есть [только] три стиля, поскольку существует три эллинских племени: дорийцы, эолийцы, ионийцы. Так как имеется не малая разница в их правах, то спартанцы болес <οί> τὴν ἀρχὴν τοῦ γένους δρυειιχ δοριιίμει coxpaisiom νεтановления предков, а фессалийцы (хотя они сами рассказывают, что начало [их] племени [связано] с эолийцами) проводят жизнь всегда одинаково. Однако βάρων, την οὖν άγωγην τῆς ν μομιίτιε μποσοε μεμετίσος из-за того, что они подчиняются всегда властвующим над ними варварам. Они назвали до-

Ίαστὶ δὲ τὴν τρίτην ἔφασκον ἣν ήκουον ἀδόντων τῶν Ἰώνων. ἡ μέν οὖν Δώριος άρμονία τὸ άνδρώδες έμφαίνει καί τὸ μεγαλοπρεπές και ου διακεσκυθρωπόν καὶ σφοδρόν, ούτε δὲ ποικίλον οὕτε πολύτροπον. τὸ δὲ τῶν Αἰολέων ἦθος ἔχει τὸ γαύρον καὶ ὀγκῶδες, ἔτι δὲ ύπόχαυνον όμολογεί δε ταῦτα ταίς ίπποτροφίαις αὐτῶν καὶ ξενοδοχίαις οὐ πανοῦργον δέ, άλλὰ έξηρμένον καὶ τεθαρρηκός. διὸ καὶ οἰκεῖόν ἐστ' αύτοῖς ή φιλοποσία καὶ τὰ έρωτικά καί πάσα ή περί την δίαιταν άνεσις. διόπερ έχουσι τὸ τῆς ὑποδωρίου καλουμένης άρμονίας ήθος αύτη γάρ έστι, φησίν ό Ήρακλείδης, ην έκάλουν Αἰολίδα...

πρότερον μέν οὖν, ώς ἔφην, Αίολίδα αὐτὴν ἐκάλουν, ὕστερον δ' ύποδώριον, ώσπερ ενιοί φασιν, έν τοῖς αὐλοῖς τετάχθαι νομίσαντες αύτην ύπο την Δώριον άρμονίαν, έμοι δε δοκεί φώντας αύτούς τον όγκον καί менялся под дорийской гармониτὸ προσποίημα τῆς καλοκάγαθίας ἐν τοῖς τῆς άρμονίας ήθεσιν Δώριον μέν αὐτὴν οὐ

рийским стилем ход мелодии. который создали дорийцы, а эолийским назвали стиль, в котором пели эолийцы. А третий, γυμένον ούδ' ίλαρόν, άλλά κοπορωй οни слышали у поющих ионийцев, [они назвали] ионийским. Дорийский стиль отличается мужественностью и величием, он не расслабляющий и не веселый, а сумрачный и энергичный, но не сложный и не разнообразный. Нрав же эолийцев сочетает надменность и кичливость, и даже тщеславие. Эти [качества] соответствуют их занятиям коневодством и [их] гостеприимству. Однако [их нрав] не коварный, а возбужденный и дерзкий. Поэтому им свойственно пристрастие к пьянству, любовные похождения и всяческая распущенность в быту. Вот почему они обладают характером так называемого ослабленного дорийского стиля, поскольку он, [как] говорит Гераклит, является тем [стилем], который назвали эолийским...

> Итак, как я сказал, этот [стиль] прежде называли эолийским, а позже ослабленным дорийским, как некоторые говорят, что на авлосах он прией. Мне кажется, что они, заметив выспренность и симу

εκείνη διόπερ υποδώριον εκάλεσαν, ώς τὸ προσεμφερές τῷ λευκώ υπόλευκον και το μή γλυκύ μεν έγγυς δε τούτου λέγομεν υπόγλυκυ ούτως καί ύποδώριον τὸ μη πάνυ Δώριον.

έξης έπισκεψώμεθα τὸ τῶν Μιλησίων ήθος, ο διαφαίνουσιν οί Ἰωνες, ἐπὶ ταῖς τῶν σωμάτων εὐεξίαις βρενθυόμενοι καὶ θυμοῦ πλήρεις, δυσκατάλλακτοι, ούδ' ίλαρὸν ἐνδιδόντες, ἀστοργίαν <δέ> καὶ σκληρότητα έν τοῖς ἤθεσιν ἐμφανίζοντες. διόπερ ούδε τὸ τῆς Ιαστί γένος άρμονίας ούτ' ανθηρόν ούτε ίλαρόν ἐστιν, ἀλλὰ αὐστηρὸν προσφιλής ή άρμονία. τὰ δὲ τῶν νῦν Ιώνιων ήθη τρυφερώτερα και πολύ παραλλάττον τὸ της άρμονίας ήθος, φασί δὲ Πύθερμον τὸν Τήιον ἐν τῷ γένει τῆς άρμονίας [αὐτοῦ] τούτω Ίαστὶ κληθηναι τὴν άρμονίαν...

ούκουν και κατά τούτον τὸν λόγον πιθανόν ἐστι τὸν Πύθερμον έκείθεν όντα ποιή-

νομίζειν, προσεμφερή δέ πως ляцию благородства в особенностях стиля, не считали его дорийским, а некоторым образом сходным с ним. Поэтому они назвали [его] ослабленным дорийским, как почти белое сходно с белым и не сладкое, но близкое к нему, мы называем почти сладким. Так и ослабленное дорийское — не полностью дорийское.

Затем мы рассмотрим нрав милетцев, который проявляют ионийцы, важничающие здоровьем [своих] тел и досφιλόνεικοι, οὐδὲν φιλάνθρωπον παπκοм жизни. Они непримиримы, упрямы, не склонны к человеколюбию и веселью, но проявляют в нравах черствость и жесткость. Поэтому разновидность стиля ионийцев — не καὶ σκληρόν, όγκον δ' ἔχον οὐκ радостная и не весслая, а суроάγεννη διὸ καὶ τη τραγωδία вая и непреклонная, обладающая благородной важностью. Вот почему [такой] стиль мы любим в трагедии. Но ныне правы ионийцев [стали] более изнеженны и характер стигл ποιήσαι σκολιά μέλη, και διά очень изменился. Говорят, что τὸ είναι τὸν ποιητὴν Ἰωνικὸν Πυπερм из Τεοςα 4 сочинял 6 [этой] разновидности стиля сколические песни и из-за того. что поэт был ионийцем, стиль назвали ионийским...

> Следовательно, согласно этой истинной речи Питерм в

σασθαι τὴν ἀγωγὴν τῶν μελῶν силу этого сочинял ход мелодий, соответствующий правам ионийцев. Поэтому я полагаю. что [его] стиль не был ионийцатоς αρμονίας, καταφρονητέον ским, а неким удивительным ούν των τας μεν κατ' είδος οбразом [создавал] видимость [такого] стиля. Необходимо презирать тех, кто не способен βαρύτητι και τιθεμόνων ύπερ- рассматривать отличия [стилей] по виду, а понимает [их] в ύπερ ταύτης άλλην, ούχ όρω зависимости от высоты и ниγάρ ούδε την υπερφρύγιον зины звуков 95 и устанавливает [kakyio-mo] гипермиксолидийскую гармонию и вновь ниже ее другую, ибо я не понимаю гиήθους η πάθους, καθάπερ η ποφρυνιιμικόνο своеобразия, не Λοκριστί ταύτη γάρ ένιοι των имеющегο [фригийского] хаγενομένων κατά Σιμωνίδης και рактера. Впрочем, некоторые говорят, что они обнаружили другой новый ослабленный фригийский стиль. Однако необходимо, чтобы стиль отражал особенность права и свойства. как, например, локрийский. Ведь им пользовались некоторые, из тех, кто жил во времена Симонида и Пиндара и затем им пренебрегли.

άρμόττουσαν τοίς ήθεσι των Ιώνων διόπερ υπολαμβάνω ούχ άρμονίαν είναι την Ιαστί, τρόπον δέ τινα θαυμαστόν σχήδιαφοράς ού δυναμένων θεωρείν, ἐπακολουθούντων δὲ τῆ τών φθόγγων όξύτητι καί μιξολύδιον αρμονίαν και πάλιν ίδιον έχουσαν ήθος καίτοι τινές φασιν άλλην έξευρηκέναι καινήν άρμονίαν ύποφρύγιον. δεί δὲ τὴν άρμονίαν είδος ἔχειν Πίνδαρον εχρήσαντό ποτε, καὶ πάλιν κατεφρονήθη.

<sup>95</sup> Начиная с этого места. Гераклид Понтийский критикует тех теоретиков музыки, которые использовали для определения тональностей те же термины (дорийский, фригийский, гиперлидийский, миксолидийский и т. д.), которыми назывались различные музыкальные стили. Вообще же цитирующийся фрагмент дает интересный материал для понимания полисемантики специальных античных терминов в разных смысловых контекстах. Например, когда речь идет о стиле, то «гиподорийский» — не полностью дорийское (то ий πάνυ Δώριον), а когда разговор ведется о тональности, то тот же «гиподорийский» — «нижнедорийский» («в зависимости от высоты и низины звуков»).

<sup>94</sup> Композитор неизвестного времени.

τρεῖς οὖν αὖται, καθάπερ ἐξ άρχης είπομεν είναι άρμονίας, όσα και τὰ ἔθνη, τὴν Φρυγιστί και την Λυδιστί παρά τῶν βαρβάρων οὕσας γνωσθηναι Πελοπόννησον Φρυγών και Λυδών. ...μαθείν οὖν τὰς άρμονίας ταύτας τους Έλληνας παρά τούτων.

Итак, как мы сказали вначале, есть три стиля, поскольку [существует три] народа. Лидийский же и фригийский [стиτοῖς Έλλησιν ἀπό τῶν σὺν ли] эллинам стали известны от Πέλοπι κατελθόντων είς την варваров, фригийцев и лидийцев, пришединх с Пелопсом 96 на Пелопоннес ...От них эллины научились этим стилям.

Таков был многонациональный облик античной музыки.

### Глава II NHCTPYMENTO N MYSDIKANTO

### § 1. Лира и ее разновидности

ЛИРА (λύρα) — струнный инструмент, широко распространенный почти во всех древних циивилизациях. Он запечатлен на многочисленных шумерских печатях, оттисках и рисунках в могилах царей, датирующихся современными учеными еще III тысячелетием до н. э. Обнаружены изображения самых различных лир: от больших и громоздких инструментов до маленьких, миниатюрных. В некоторых захоронениях даже обнаружены обломки лир, покрытые золотом и серебром. Чаще всего эти инструменты имели от 3 до 8 струн. На изображениях, признанных исследователями созданными в начале II тысячелетия, появляются небольшие лиры, на которых играли плектром: он держится в правой руке, а левая располагается на струнах. От этого периода даже сохранилась лира, сделанная из слоновой кости и имевшая 3 струны. Известны также древние инструменты прямоугольной формы, державшиеся исполнителями вертикально. «Классическая» же форма лиры сформировалась в Древней Греции. Сохраняя различные принципы конструкции, она в

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Пелопе — мифический предводитель лидийцев, пришедших на Пелопоннес.

различные времена изготавливалась с некоторыми видоизменениями и из самых разнообразных материалов.

Звуковым ящиком (τὸ ηχείον — буквально: то, что звучит) примитивной архаичной древнегреческой лиры служил панцирь черепахи. Позднее звуковой ящик делался из дерева, но долгое время следовал форме панциря черепахи с вогнутой поверхностью. Поэтому даже развитые формы лиры в древнегреческой литературе поэтически именовались «хелис» (χέλυς, от χελώνη — черепаха), как называлась примитивная лира. Конечно, впоследствии форма звукового ящика радикально изменилась и постепенно утратила свою общность со своими ранними прототипами. В архаичных же образцах над вогнутой поверхностью звукового ящика натягивалась вибрирующая мембрана, выделанная из бычьей шкуры. Она подпиралась так называемым «донаксом» (δόναξ) — небольшой пластинкой из тонкого тростника. Иногда такая пластинка именовалась «подлирным донаксом» (δόναξ ὑπολύρος), то есть донаксом, находящимся в нижней части лиры.

Боковые стороны звукового ящика назывались «анконы» (ἀγκῶνες — изгибы, выступы). На них крепились две ручки (πήγεις), изготавливавшиеся обычно из рогов диких козлов, и в таких случаях они назывались «рогами» (ке́рата). Начиная с предклассических времен ручки делались деревянными и имели слегка загнутые концы, которыми они соединялись с деревянной планкой, выполнявшей роль некой перекладины, находившейся между ручками и называвшейся «дзигон» (ζύγον — перекладина). Иногда древнегреческие писатели именуют эту часть инструмента «антикс» (ἄντυξ — оправа). Так, например, Еврипид в трагедии «Ипполит» (стих 1135) упоминает «неугомонное звучанис струны под антиксом» (μοῦσα δ΄ ἄυπνος ὑπ' ἄντυγι χορδαν). Струны крепились с одной стороны — на этой перекладине, а с другой — на небольшой дощечке, располагавшейся в нижней части звукового ящика и называвшейся «хордотонос» (χορδοτόνος — буквально: струнонатягиватель).

Самое распространенное название струны — «хордэ» (ἡ χορδή), что первоначально обозначало «кишка». Струны архаичной лиры действительно делались из бычьих или бараньих кишок либо из сухожилий козлов. В связи с этим есть смысл обратить внимание на то, что на многих шумерских лирах и инструментах

даже более позднего периода на звуковом ящике изображена голова быка. Некоторые исследователи видят в этом свидетельство того, что звучание древних лир по тембру и регистру должно было быть подобно голосу быка и напоминать скорее звучание струн современной виолончели или контрабаса, нежели арфы. Однако допустима и другая версия: изображение быка на лирах отражало, что в абсолютном большинстве случаев струны на инструментах изготавливались из бычьих или бараньих кишок (вспомним также, что и мембрана звукового ящика в архаичных пирах делалась из шкуры быка). Поэтому не исключено, что изображение быка на архаичных лирах происходит из того же символического арсенала, которым воспользовался один неизвестный поэт в своей эпиграмме-загадке, подразумевающей лиру:

Мой родитель — баран, а мать моя — черепаха; Рождение мое было смертью и ей и ему.

Подобным же образом в «гомеровском» гимне «К Гермесу» (51) упоминается «семь созвучных струн (συμφώνους... χορδάς)», выделанных из бараньих кишок.

Однако для обозначения струн использовались и другие термины: «митос» ( $\mu$ ίτος — нить ткани) и «невра» ( $\nu$ є $\nu$ р $\alpha$  — тетива). Так, Филострат (Картины 6) описывает, как «левая рука ударяет струны (το $\nu$ ς  $\mu$ ίτο $\nu$ ς) прямыми пальцами». Гесихий же (статья  $\mu$ α $\gamma$ ά $\varsigma$ ) упоминает «струны (τα $\varsigma$   $\nu$ є $\nu$ р $\varsigma$ ) кифары», применяя другой термин. Судя по всему, такие обозначения для струн сохранились с тех времен, когда они изготавливались из льна или конопли.

Натяжение струн на примитивных лирах осуществлялось при помощи небольших ремешков, выделывавшихся опять-таки из бычьей кожи. Такие ремешки привязывались с одной стороны к окончаниям струн, а с другой — к планке, находящейся между ручками лиры. При необходимости натянуть конкретную струну ремешок плотнее накручивался на планку. Столь примитивный способ впоследствии был усовершенствован благодаря использованию особых колков, делавшихся из дерева, слоновой кости или даже из металла и называвшихся по-разному: либо «епитонион» (ἐπιτόνιον — натягиватель), либо «коллопс» (κόλλοψ) или «коллабос» (κόλλαβος). Каждый из них имел небольшую круглую го-

ловку. Установленные вдоль поперечной планки, при вращательных движениях они способствовали натяжению струн.

Все струны лиры имели одинаковую длину, но отличались толщиной. Их вибрирующие части были отделены особой подставкой, называвшейся «магас» (μαγάς) и представлявшей собой небольшую деревянную планку, расположенную поверх звукового ящика, на близком расстоянии от струнонатягивателя. Гесихий описывает эту подставку как четырехугольную: «Подставка — это деревянная четырехугольная изогнутая доска, принимающая струны кифары и производящая звук» (μάγας: σανὶς τετράγωνος ὑπόκυφος δεχομένη τῆς κιθάρας τὰς νευρὰς καὶ ἀποτελοῦσα τὸν φθόγγον).

Неотъемлемой частью лиры считалась кожаная перевязь, или ремень — «теламон» (τελαμών), при помощи которого инструмент привешивался на груди исполнителя. При этом исполнитель, играя стоя, мог свободно пользоваться обеими руками. Когда же исполнитель музицировал сидя, инструмент держался на коленях.

Звук извлекался либо пальцем, либо плектром ( $\pi\lambda\hat{\eta}$ ктроv) — тонкой пластинкой, изготавливавшейся из твердых пород дерева либо из слоновой кости, а нередко — из рогов животных (само слово «плектр» произошло от глагола  $\pi\lambda\hat{\eta}\sigma\sigma\epsilon\iota v — y\partial apsmb$ ). Так. Платон (Законы VII 795 а) пишет о «роговых плектрах» (èv... кератіvоіς  $\pi\lambda\hat{\eta}$ ктроіς), т. е. плектрах, изготовлявшихся из рогов животных. Иногда плектр делался даже из металла. Как показывает вазовая живопись, он был длинным, достаточно большим и держался в правой руке. Филострат (Картины 6) упоминает «правую руку, крепко держащую плектр» ( $\hat{\eta}$  μèv δεξιὰ ξυνέχουσα ἀπρὶξ τὸ  $\pi\lambda\hat{\eta}$ κτρον). Плектр привязывался лентой к нижней частилиры.

Исполнитель на лире именовался «пирист» (λυριστής). Но музыкант, игравший на лире пальцами (а не плектром), именовался «псалтом» (ψάλτηρ или ψάλτης). Если же на лире играла женщина, ее именовали «псалтрия» (ψάλτρια — бряцающая; все эти существительные произошли от глагола ψάλλειν — бряцать).

Сохранившиеся свидетельства дают основание предполагать, что в изготовлении развитых форм лиры принимали участие несколько специалистов. Так, несмотря на то что мастер по производству лир именовался «лиропэос» (λυροποιός — буквально: делатель лиры), в древнегреческой литературе нередко встречаются такие обозначения, как «кератургос» (κερατουργός — делатель рожков, то есть ручек лиры), «плектропэос» (πληκτροποιός — делатель плектров), «хордопэос» (χορδοποιός — делатель струн), «хордострофос» (χορδοστρόφος — дословно: вращатель струн, то есть настройщик струн) и другие.

Число струн лиры и их настройка в различные времена были неодинаковыми. Верное же понимание эволюции строя лиры затрудняется одним серьезным обстоятельством. Дело в том, что лира была самым распространенным инструментом в Древнем мире. Ею постоянно пользовались бесчисленные любители музыки самых различных возрастов. Это довольно простой инструмент, на котором без особого труда можно было научиться немного играть, чтобы сопровождать собственное пение. Все это сделало лиру самым известным среди музыкальных инструментов, и она стала незаменима в музыкальном обиходе. Такая популярность способствовала тому, что нередко бытовавшие музыкальные представления описывались с помощью лиры и ее струн. Например, если кто-то хотел передать особенности тембра какого-либо голоса, то говорили «подобно низкозвучащей лире» или «как высокозвучащая лира». Когда же появлялась необходимость, допустим, указать какой-то точный интервал между звучаниями, то называли струны лиры, звучание которых составляло такой интервал. Таким образом, лира превратилась в некое воплощение античной музыкальной системы. Чтобы понять сложившуюся ситуацию, можно вспомнить, что самым популярным инструментом в наши дни является фортепиано. Поэтому не случайно его клавиатура для многих любителей музыки стала пусть до предела схематизированным, но все же наглядным воплощением современной музыкальной системы. Именно по клавиатуре фортепиано можно достаточно просто определить многие «собы-**ТИЯ»**, происходящие в музыкальном материале. — от определения различных диапазонов до классификации сложных звукорядных последовательностей (именно поэтому в некоторых

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Подробнее об инструментах, входивших в группу так называемых псалтерионов, см. § 3 настоящей главы.

учебниках по элементарной теории музыки приводится изображение фортепианной клавиатуры). Так вот, в античном мире ту же функцию выполняли струны общераспространенной лиры. Получилось так, что ее строй был избран в качестве теоретического феномена, ставшего олицетворением древней музыкальной системы — «полной неизменной системы» (σύστημα τέλειον ἀμεταβολόν)<sup>2</sup>. И наименования струн лиры стали названиями ступеней теоретического звукоряда.

В результате лира существовала в двух ипостасях: как инструмент, активно использующийся в художественной практике, и как прообраз теоретической системы. Такой же двуликой лира выступает и в античных письменных памятниках. А это очень усложняет познание того, как развивался и видоизменялся строй лиры, поскольку крайне трудно или просто невозможно разграничить, где речь идет о развитии собственно лиры, а где о музыкальной системе. Вот важнейшие из этих свидетельств.

Согласно древнейшей традиции, засвидетельствованной Диодором Сицилийским (Историческая библиотека I 16, 1), архаичная лира была создана якобы в подражание трем временам года (что полностью соответствовало представлениям древних эллинов о сезонах года). Поэтому в то время она имела всего три струны: высокую, среднюю и низкую. Такая трехуровневая дифференциация звукового пространства хорошо отражала наиболее ранние представления. Стремиться определить, какие интервалы создавали струны этого арханчного инструмента — занятие бессмысленное. Это могли быть самые различные по звучанию струны. Но одна из них должна была звучать ниже, чем другая, н в то же самое время — выше, чем третья. К эпохе знаменитого эллинского кифарода Терпандра (его принято относить к VII веку до н. э.) лира стала 7-струнной. Согласно Никомаху (Руководство по гармонике 5), великий Пифагор к лире Терпандра добавил 8-ю струну. Однако Боэций (О музыкальном установлении І 5) приписывает добавление 8-й струны некому Ликаону с острова Самос, а словарь «Свида» — поэту и композитору Симониду (якобы

72

рубеж VI–V веков до н. э.). С течением времени в практику постепенно стали внедряться инструменты с большим количеством струн. Боэций (Там же) сообщает, что 9-ю струну к лире добавил музыкант V века до н. э. Профраст из Пиерии, 10-ю — мастер рубежа V–IV веков до н. э. Гистией из Колофона, а 11-ю — выдающийся реформатор древнегреческой музыки Тимофей из Милета (450–360 годы до н. э.)<sup>3</sup>. Другая традиция, передающаяся в трактате Псевдо-Плутарха «О музыке» (1141 D — 1142 A, § 30), приписыает тому же Тимофею и его современнику Меланиппиду создание 12-струнной лиры.

Во всех этих сообщениях крайне трудно отделить, где идет речь о лире, а где об эволюции музыкальной системы, представленной в источниках в виде лиры.

Судя по всему, 7-струнная лира длительное время была самой распространенной и стала даже неким эталоном инструмента, поскольку абсолютное большинство лир, запечатленных на вазовых рисунках или упоминающихся в литературе, — 7-струнные. Более того, внедрение инструментов с большим количеством струн сопровождалось активным сопротивлением не только части слушателей, приверженных к традиционным идеалам музыкального искусства, но и нередко государства (особенно тоталитарных режимов, в которых власти опасались любых новшеств). Ведь увеличение числа струн способствовало расширению технических и художественных возможностей лиры и осуществлялось одновременно с поисками новых средств музыкальной выразительности. А это, как известно, во все времена и у всех народов вызывало протест консервативной части общества. Древняя Греция не была в этом отношении исключением. Плутарх (Агид и Клеомен) рассказывает, как спартанский эфор (государственный чиновник-контролер) отсек топором две струны от лиры Фринида (начало V века до н. э.), когда тот выступал перед публикой не с обычной 7-струнной лирой, а с 9-струнной. Другой случай передает Боэций (О музыкальном установлении I 1): спартанские эфоры издали специальный декрет, направлен-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Подробнее о ней см.: *Герцман Е*. Античное музыкальное мышление С. 29–39. *Его же*. Музыкальная боэциана. С. 170–181. *Его же*. Пифагорейское музыкознание. С. 191–263.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Все указанные датировки в настоящее время приняты в музыкальном антиковедении. См., например: *Michaelides S.* The Music of Ancient Greece. An Encyclopaedia. London, 1978 (passim).

ный против Тимофея Милетского, осмелившегося увеличить число струн лиры до 12, и приказали отсечь «лишние» струны<sup>4</sup>.

Методы игры на лире и аналогичных струнных инструментах всегда являлись объектом изучения ученых. Однако до сих пор в этом вопросе существует много неясного, непонятного и неизвестного. В свое время знаменитый исследователь древних музыкальных цивилизаций Курт Закс (1881–1959) выдвинул гипотезу о том, что древнегреческая лира обладала струнами, настроенными по так называемому пентатоновому звукоряду, а недостающие полутоны извлекались посредством «деления» струн (то есть при зажатии пальцем соответствующего отрезка струны, когда вибрирует и звучит только свободная ее часть)<sup>6</sup>. Хорошо известно, что уже пифагорейская школа теоретически зафиксировала всевозможные звуковысотные закономерности, вытекающие из «деления» струны. Однако трудно поверить, чтобы музыкантамисполнителям этот феномен деления струны не был известен издавна или, во всяком случае, задолго до исследований пифагорейцев.

Не вызывает сомнений, что все струны ударялись правой рукой (либо плектром, либо непосредственно пальцами). Возможно, что в некоторых случаях пальцы левой руки использовались для прекращения вибрации струн. Предположительно такой прием носил название «каталепсис» (κατάληψις — остановка, прекращение). Однако, как можно судить по вазовым росписям, нередко струны бряцались также и пальцами левой руки, которой поддерживался весь инструмент. Подтверждение этому имеется и в письменных памятниках. Так, Филостраст (Картины 6) пишет о том, что, когда правая рука играет крепко зажатым плектром. «левая дергает струны прямыми пальцами» (ή λατά δὲ ὀρθοις

74

πλήττει τοῖς δακτύλοις τοὺς μίτους). Такое сообщение свидетельствует о том, что пальцы левой руки также принимали активное участие в игре, а не ограничивались только «каталепсисом».

По свидетельству современников, лира обладала не громким, но благородным, мужественным и спокойным звучанием. Поэтому ею чаще всего пользовались в закрытых помещениях. Однако нередко она выносилась и на открытый воздух. Ведь лира участвовала во многих мероприятиях, начиная от шумных праздничных застолий и кончая самыми интимными формами индивидуального музицирования. В результате «лиродия» (λυρφδία, от λύρα — лира и фδή — песнь), то есть пение с аккомпанементом пиры, стала самым распространенным музыкальным жанром. Лиродия — это не только любовные и застольные песни, но и сочинения самого разнообразного содержания и формы.

В античных источниках упоминаются многочисленные разновидности лиры. Например, Никомах (Руководство по гармонике 4) и Поллукс (IV 59) среди струнных инструментов называют «спадикс» (σπάδιξ — буквально: ветвь пальмы). О нем же можно прочесть и у римского писателя Марка Фабия Квинтилиана (Об ораторском установлении I 10, 31).

У Гомера (Одиссея I 153–154) сообщается о другой разновидности лиры, когда поэт рассказывает о том, как глашатай вложил в руки знаменитого певца Фемия «прекрасный кифарис» (κίθαριν περικαλλέα). По свидетельству философа Аммония Саккаса Александрийского (его жизнь историки датируют 175–242 годами), в не дошедшей до нас книге Аристоксена «Об инструментах» утверждалось, что «кифарис — это лира» (κίθαρις γὰρ ἐστὶν ἡ λύρα). Очевидно, кифарис являлся простым струнным инструментом, на котором легко можно было научиться играть, так как, по словам Ксенофонта (Экономика II 13), его использовали в самом начале приобщения к игре на инструментах типа лиры.

Нередко в античных источниках разновидности лиры именуются по количеству струн. Например, Поллукс (IV 60) упоминает «пятиструнник» и говорит, что он — «изобретение скифов;

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> С подлинником этого декрета и с его комментированным переводом можно познакомиться по изд.: *Герцман Е.* Музыкальная боэциана. С. 189—190, 301, 434—436.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Пентатоновый (то есть пятизвучный) звукоряд, который имел в виду К. Закс, лишен полутонов. При помощи его звуков можно создать бесполутоновые последовательности, звучание которых напоминает музыку Китая. Японии, Кореи, в которых издавна использовались самые разнообразные пентатоновые системы (в том числе и с полутонами).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sachs C. The History of Musical Instruments. New York, 1940. P. 142–143.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Некоторые из сохранившихся фрагментов Аммония, в том числе и **этот**, см. в изд.: Fragmenta Historicorum Graecorum. Ed. Carl O. Müler. Vol. II. Paris, 1847. P. 286 (Fr. 63).

подвешивался же [пятиструнник] на кожаных ремнях, [изготавливавшихся] из бычьей шкуры. [Для производства] же плектров [использовались] копыта козлов» (Σκυθών μὲν τὸ εὕρημα, καθήπτο δὲ ἰμάσιν ώμοβοϊνοις αἰγών δὲ χηλαὶ τὰ πλήκτρα).

Еврипид (Геракл 683–684) говорит о пении «под семизвучный хелис» (παρά τε χέλους έπτατόνου). В литературе можно встретить также упоминание «девятиструнника» (έννεάχορδον).

Нередко античные авторы (например, Поллукс IV 59) пишут об инструменте, называвшемся «лирофеникс» (λυροφοίνιξ или λκυροφοίνικιον — буквально: пальмовая лира). По мнению историка Сема из Делоса, жившего, как считается, в III веке до н. э.. название «лирофеникс» обусловлено тем, что ручки инструмента делались из финикийской пальмы (об этом сообщается у Афинея — XIV 637 В). Гесихий же считает, что этот инструмент — разновидность кифары (λυροφοίνιξ είδος κιθάρας), а историк рубежа новой эры Юба пишет (также по свидетельству Афинея — II 175 D), что это «самбике» 8.

Таковы типичные для античных источников разногласия. Они показывают, как сложно много столетий спустя выявлять многочисленные разновидности лиры, существовавшие в Древнем мире.

#### § 2. Кифара и кифаристика

Кифара (κιθάρα) — инструмент, полностью повторяющий конструкцию лиры, однако более усовершенствованный. Кифара обладала более крупным, чем у лиры, звуковым ящиком и издава ла звук, несравненно более громкий. Поэтому она была крупнее тяжелее лиры. Эти качества инструмента сочетались с большен сложностью его освоения. Кифара — инструмент профессионалов, тогда как лира почти всегда использовалась лишь любителями. Аристотель (Политика VIII 4, 1341а) так и называет кифару «профессиональным инструментом» (ŏрγανον τεχνικόν). Однако

Среди них чаще всего упоминается барбитон (о или п βάρβιτος, иногда — τὸ βάρβιτον). Это был более узкий и более длинный инструмент, чем кифара. В источниках он характеризуется как «низкозвучащий». Даже среди его поэтических эпитетов чаще других встречается «низкострунный» (βαρύμιτον — Αфиней XIV 636 С; Поллукс IV 69). Число струн барбитона в различные времена и у разных исполнителей было неодинаковым. По свидетельству Афинея (IV 183 B), драматург Анаксил в несохранившейся комедии «Делатель лир» говорил о «трехструнных барбитонах», а Феокрит (Идиллии XVI 5, 45) — о «многострунном барбитоне». Очевидно, барбитон был достаточно древним инструментом, так как, согласно Пиндару (у Афинея — XIV 635D), его создателем был Терпандр, а по мнению историка Неанта из Кизика (там же IV 175 E), — Анакреонт. Известно, что барбитон особенно почитался такими выдающимися поэтами, как Алкей и Сафо. Исполнитель на барбитоне именовался барбитист (βαρβιτιστής).

Другой разновидностью кифары являлась форминга, или форминкс (форцуў). Возможно, что это наиболее древний инструмент, использовавшийся эпическими профессиональными певцами-аэдами. Он обычно имел от 3 до 7 струн, хотя на сохранившихся вазовых изображениях присутствует в основном только 4 струны. Античные же авторы чаще всего говорят о «семиструнной», «семиголосной», «семизвучной» форминге (Страбон XIII 2, 4; Пиндар. Пифийские оды II 70–71, Немейские оды V 24 и т. д.). Преднолагают, что форминга представляет собой небольшой инструмент, изготавливавшийся не только из дерева, но и из слоновой кости (см.: Аристофан. Птицы 219). Исполнитель на форминге именовался «формикт» (форцикт усили форцикт усилент).

В своем каталоге Поллукс (IV 66) упоминает «инструмент... солистов-кифаристов, который называется *пификон*, [хотя] неко-

<sup>8</sup> Об этом инструменте см. далее.

торые именовали [его] дактиликон» (τό... τῶν ψιλῶν κιθαριστῶν ὅργανον, ὅ καὶ πυθικὸν ὀνομάζεται, δακτυλυκόν τινες κεκλήκασι). Не исключено, что название «пификон» (т. е. «пифийский») связано со знаменитыми пифийскими художественными соревнованиями. Что же касается наименования «дактиликон» (т. е. пальцевый), то вполне возможно, что оно было дане инструменту, игра на котором отличалась особой активностью пальцев. Гесихий же и словарь «Свида» приводят в качестве разновидности кифары псалтинеу (псалтинес) (ψάλτιγξ). К сожалению никаких подробностей о всех этих инструментах не сохранилось.

Поллукс (IV 59) и Афиней (XIV 636 F) упоминают еще одну разновидность кифары — клепсиамб (κλεψίαμβος). Это струнный инструмент древнего происхождения, имевший 9 струн и использовавшийся нередко для сопровождения «паракаталоги— (παρακαταλογή) — особого театрального жанра, основанного на чередовании пения и речи 10.

У Афинея (IV 183) присутствует краткий фрагмент, посвященный *скиндапсу* (σκινδαψός или κινδαψός) — большому 4-струнному инструменту, изготавливавшемуся из ивы и, судя по всему также являвшемуся разновидностью кифары.

Особый интерес представляет трипод (тритого треножник), создание которого принисывается музыканту, якобы жив нему в V веке до н. э., Нифагору Закинфскому Однако изоровего сложного устройства он недолго находился в употребления У Афинея (XIV 637 В) сохранилось краткое, весьма запутаннос не во всем понятное описание трипода, заимствованное им грамматика и историка Артемона (его привято односить в Ш вег до н. э.). Из него следует, что этот инструмент по форме напому, нал знаменитый греножник, находившийся в храме Аподлона Дельфах. От него он и получил свое наименование. Инструму, имел вращающееся основание и между каждон из трех его ножрасполагались струны с соответствующими «струнонатятивате уми». Таким образом, гринод представлят собой соединение тре кифар с различным высотным уровнем звучания или настроенных

К разновилностям кифар следует также отнести и кинниру (κιννυρα) — инструмент с 10 струнами. О том, что киннира относилась к типу кифар, недвусмысленно пишет Гесихий: «киннира — музыкальный инструмент, кифара» (κιννύρα: ὄργανον μουσικόν, κιθάρα). Почти то же самое повторяет и словарь «Свида». Прилагательное «киннирос» (κινυρός) обозначало «жалобный», «печальный». В связи с этим у Гесихия отмечается, что «кинирить — [означает] оплакивать, причитать» (κινύρειν: θρηνείν, κλαίειν). В том же смысле голкует название этого инструмента и словарь «Свида». Принято считать, что киннира еврейского происхождения и является разновидностью «киннора». На ней играли как плектром, так и пальцами.

Кифара издавна использовалась музыкантами-профессионалами в древнейшем и наиболее почитаемом жанре — в кифародии (κιθαρφδία, от κιθάρα — кифара и фδή — песнь), то есть в пении, сопровождаемом игрой на кифаре. Сам невец, кифарод (κιθαρφδός), выступал перед слушателями, одетый в особые длинные одежды, с венком на голове. Он начинал с инструментального вступления, а затем исполнял основную часть кифародии. Между пением также звучали краткие инструментальные интерлюдии. Все выдающиеся кифароды, как правило, владели либо традиционной кифарой, либо какой-нибуль ее разновидностью, а чаше всего — всеми, так как большинство типов кифар почти ничем не отличалось друг от друга по способу игры.

Самые знаменитые мифические аэды, поэты-певцы, творчество и деятельность которых связывались с жанром кифародии, — Орфей. Лин, Фамир (Аполлодор I 3, 2; Диодор Сицилийский IV 59, 6; Псевло-Плутарх. О музыке 1132 А-F, § 3, 5), Демодок и Фемий (Одиссея IX, XVI). Все они пели, аккомпанируя себе на струнном инструменте.

Вообще, кифародия и кифародическая поэзия были очень распространены, поэтому ни у кого не возникало сомнения, что эти формы музицирования существуют издавна. Согласно Гераклиду Понтийскому, создателем кифародии и кифародической поэзии был мифический певец Амфион (Псевдо-Плутарх. О музыке 1131F.

<sup>9</sup> См. гл. 1, § 3.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> См. гл. 1, § 2 (раздел, посвященный Архилоху).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Закинф — остров в Ионическом море с городом, носящим такое жа название.

§ 3). Ему же иногда приписывается добавление трех новых струн к древней 4-струнной кифаре (Павсаний II 6, 4; IX 5, 7–4).

Принято считать, что доступный для изучения исторический период развития кифары начинается с VII века до н. э. — с творчества Терпандра, выходца с острова Лесбоса, создавшего жанр «кифародического нома» (κιθαρφδικὸς νόμος). Согласно преданию, Терпандр играл на инструменте мифического Орфея и благодаря своему искусству прекратил раздоры в Спарте (Псевло-Плутарх. О музыке 1146 В, § 42). Дело в том, что в Спарте возникла тогда типичная для многих древних обществ ситуация:

...πρὶν ἐπίστασθαι γράμματα ἦδον τοὺς νόμους, ὅπως μὴ ἐπιλάθωνται, ... καὶ τῶν ὕστερον κιθαρωδῶν τὰς ἀδὰς τὸ αὐτὸ ἐκάλεσαν ὅπερ τὰς πρώτας.

...прежде чем [люди] научились грамоте, они пели свои законы, чтобы не забывать [ux]... и поэтому позднее [люди] дали песням кифародов то же самое название, которое [носили их] первые [песни-законы].

Смысл этого сообщения может быть объяснен так. Терпандр положил спартанские законы на музыку, и они стали распеваться. А, как известно, песня, поющаяся с детства, запоминается в памяти на всю жизнь. Вместе с мелодиями этих песен в сознание народа навсегда вошли и слова распевавшихся законов. Благодаря этому они стали важнейшими и незыблемыми принципами жизни. а раздоры, будоражившие Спарту, улеглись. По-гречески закон «ном» (νόμος). Так возник жанр кифародического нома, т. е. нома (закона), поющегося в сопровождении кифары. Конечно, впоследствии его тематика расширилась и в его сферу стали проникать совершенно иные сюжеты и образы. В результате жанр нома стал настолько распространенным, что словом «ном» уже назывались самые различные песнопения, сопровождаемые кифарой, начиная от гимнов, посвященных богам, кончая непристойными песенками.

Этот жанр развил и усовершествовал ученик Терпандра Кепион (Псевдо-Плутарх. О музыке 1133 С, § 6) и другие кифароды, среди которых наиболее известными были Меламп из Кефаллении (принято считать, что он жил на рубеже VII–VI веков до

н. э.), оказавшийся победителем на Пифийских играх 586 года до н. э. (Павсаний X 7, 4). Затем следует упомянуть более позднего Ексекистида (согласно той же хронологии — VI век до н. э.) -- прославленного кифарода афинской школы, многократно побеждавшего на Пифийских, Панафинейских и Карнейских играх. Славу кифарода стяжал также и Амебевс — афинянин, живший, как предполагается, в III веке до н. э. (Афиней XIV 623 D, Плутарх. О нравственной доблести 443A, § 4), и многие другие.

Параллельно с развитием кифародии активизировалось сольное исполнительство на кифаре — «псиле кифарисис» (ψιλὴ κιθάρισις — дословно: голая кифаристика). Иногда этот жанр именовался «афона крумата» (ἄφωνα κρούματα — буквально: 6e3-3eyиные 6p8 бряцания, что подразумевало звучание инструмента без слов песни). Но чаще всего это искусство именовалось «кифаристикой» (κιθαριστική).

Особенно бурное развитие кифаристика получила в первый год 48 Олимпиады (согласно принятому сейчас исчислению — в 588 году до н. э.), когда она была введена в программу соревнований Пифийских игр. Тогда впервые победу одержал Агелай из Тегеи<sup>13</sup> (Павсаний X 7, 7). Однако, согласно историку III века до н. э. Менэхму (Афиней XIV 623 F), первым творцом кифаристики является Аристоник из Аргоса<sup>14</sup>, живший, как полагают, в VII веке до н. э. В кифаристике прославился также Лисандр из Сикиона 15 (VI век до н. э.). Его известность была настолько велика, что историк IV века до н. э. Филохор в своей книге «История Аттики» (Афиней XIV 623 F — 638 A) приписывает ему введение кифаристики в музыкальную жизнь Древней Греции. Памятники письменности сохранили имена таких кифаристов, как Ликаон с острова Самос (Боэций. О музыкальном установлении І 5), Коннос из Афин (оба «приписаны» современной историей к V веку до н. э.) — учитель музыки философа Сократа (см.: Платон. Евтидем 272 C), виртуоз Кефисодот из Афин (IV век до н. э.), создавший свой оригинальный стиль (Афиней IV 131 В), и другие.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Кефалления — остров Ионического моря.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Tereя — город, расположенный в центральной горной части Пелопоннеса, называвшейся Аркадией.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Аргос — главный город Арголиды, северо-восточной части Пелопоннеса.

<sup>15</sup> Город на северо-востоке Пелононнеса.

Вслед за новаторами-авлетами, создавшими Пифийский ном, в музыке которого воплощалась борьба Аполлона с чудовищем Пифоном 16, кифаристы также стали сочинять пьесы, представляющие собой аналогичную сольную композицию, получившую наименование «кифарный (или кифаристический) ном» (кіθαριστικός νόμος). Согласно Страбону (IX 3, 10, 421–422), он состоял из 5 частей: вступление (ἀνάκρυσις или ἄγκρουσις — анакрузис 17), воинские упражнения перед сражением (ἄμπειρα — испытание), призыв к битве (κατακαλευσμός — призыв, боевой клич), триумфальный гимн, прославляющий победу Аполлона (їсидютили δάκτυλοι — ямбы или дактили 18), и, наконец, изображение шипения умирающего дракона (σύριγγες — свисты, шипение).

Кифара использовалась в музыкальной жизни не только как сольный, но и как ансамблевый инструмент. Нередко кифарист выступал в сопровождении авлета. Такой ансамбль именовался «энавлос кифарисис» (ἔναυλος κιθάρισις). Иногда ансамбль кифары и авлоса служил аккомпанементом для куплетов, называвшихся «париямбом» (παριαμβίς — буквально: измененный ямб, то есть ямбические стихи не декламирующиеся, а поющиеся в сопровождении инструментов). Афиней (IV 183 С) приводит стихи Эпихарма из Мегары (V век до н. э.), которые можно перевести так: «Н [сопровождая] париямбы, искусный мастер подыгрывает... кифаре на авлосе» (καὶ ὑπαυλεῖ... σοφὸς κιθάρα παριαμβίδας). А Поллукс (IV 83) утверждает, что «ямбы и париямбы — это кифарные номы исполнявшиеся в сопровождении авлоса» (ἴαμβοι γε και παριαμβίδες νόμοι κιθαριστήριοι, οἰς καὶ προσηύλουν).

Кифара самостоятельно применялась и как аккомпанирующий инструмент. Глагол «гипокифаридзейн» (ὑποκιθαρίζειν) обозначал «аккомпанировать на кифаре». Он часто встречается применялась и как аккомпанировать на кифаре».

16 См. § 4 настоящей главы.

## § 3. Псалшерионы

ПСАЛТЕРИОН (ψαλτήριον, от глагола ψάλλειν — бряиать) — инструмент, о котором не сохранилось почти никаких конкретных сведений, помогающих узнать его строй и особенности применения в музыкальной практике. Поллукс (IV 59) лишь упоминает его при перечислении струнных инструментов. По сообщению Афинея (IV 183 C), историк Юба утверждал, что «псалтерион усовершенствован Александром из Кифер 19 добавлением большого [числа] струн». К сожалению, время жизни этого музыканта неизвестно и нет никакой возможности установить, с какого периода псалтерион стал многострунным. Во всяком случае, он вошел в историю древнегреческой музыки как инструмент, обладавший большим количеством струн, звук из которых извлекался не плектром, а пальцами. Это обстоятельство дало основание выделить среди античных струнных инструментов особую группу, на которых исполнение осуществлялось аналогичным образом, и именовать их псалтерионами. Значит, «псалт» (ψαλτήρ или ψαλτής) — это тот, кто бряцает струны не плектром, а пальцами<sup>20</sup>. Если на различных разновидностях струнных инст-

<sup>17</sup> Вообще-то, этот термин обозначал безударную часть стиха, пре шествующую его первой *стопе*. Но в кифарном номе такое название носи раздел, предваряющий первую часть произведения.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Как известно, это названия соответствующих стихотворных размеров. Остается загадкой, каким образом они связаны с кифарным номомноскольку невозможно предположить, что здесь использовались поэтические ямб или дактиль как формы ритмической организации инструментального музыкального материала.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Киферы — остров и город у входа в Лаконский залив.
<sup>20</sup> К сожалению, это не всегда учитывается филологами-переводчиками.

Так, например, в русском переводе эпиграммы Гедила (III век до н. э.), сохранившейся у Афинея (VIII 344 F), «псалт» переводится как арфист (см.:
Греческая эпиграмма. Издание подготовила Н. А. Чистякова. СПб., 1993.
С. 98). Но древняя Эллада не знала такого слова, как «арфа» (ἄрπα), а в Древнем Риме существительное harpe обозначало «серп» или «кривую саблю». Во
времена античности существовал инструмент, который своей треугольной
формой отдаленно напоминает современную арфу. Это — «тригон» (см. даве). Однако вряд ли его следует именовать арфой. Вообще стремление называть античные инструменты современными названиями аннулирует своеобразие древнего инструментального мира.

рументов играли и плектром и пальцами, то на псалтерионах — только пальцами.

Сохранилась шуточная эпиграмма поэта I века н. э. Лукилия (Палатинская антология XI, 187), героем которой является псалт:

Σιμύλος ὁ ψάλτης τοὺς γείτονας ἔκτανε πάντας νυκτὸς ὅλης ψάλλων, πλὴν ἐνὸς Ὠριγένους κωφὸν γὰρ φύσις αὐτὸν ἐθήκατο τοὕνεκεν αὐτῷ ζωὴν ἀντ' ἀκοῆς δῶκε περισσοτέρην.

Псаллируя всю ночь, псалт Симил всех соседей казнил, исключая одного Оригена, ибо природа сделала его глухонемым; вследствие чего ему вместо слуха длинная жизнь дана.

Псалтерион стал известнен как многострунный инструмент. Но с течением времени на псалтерионе количество струн постепенно вновь уменьшается, и в христианскую эпоху инструмент имел уже в основном не более 10 струн. Именно таким количеством струн обладают сохранившиеся образцы псалтерионов, по своей внешней форме напоминающие кифару.

М А Г А Д И С (μάγαδις) — инструмент треугольной формы из семейства псалтерионов. Афиней (XIV 635 F) сообщает, что историк Дурис с Самоса (его жизнь и деятельность связывают с III веком до н. э.) производил название этого инструмента от некого «Магдиоса, фракийского племени» (Μάγδιος Θρακὲς γένος). Сохранившиеся свидетельства, касающиеся количества струн магадиса, крайне противоречивы. Дифирамбист и лирический поэт (якобы рубежа V–IV веков до н. э.) Телест говорит о 8-струнном магадисе (см.: Афиней XIV 637 A), а в уцелевшем (Там же XIV 635 C) стихе Анакреонта можно прочесть: «Я бряцаю на 20-струнном магадисе» (ψάλλω δ' εἴκοσι χορδαῖσι μάγαδιν ἔχων).

Большинство источников сообщает, что магадис был многострунным инструментом, каждая струна которого имела своего октавного двойника, то есть парную струну, настроенную на октаву выше или ниже. Во всяком случае, название этого инструмента способствовало появлению специального термина «магадизировать» (μαγαδίζειν), что в античной музыкальной практике обозначало «играть октавами».

Сохранилось, кажется, одно-единственное упоминание о характере звучания магадиса, проскользнувшее в словах вышеупо-

мянутого Телеста. Он определяет звучание инструмента как «кератофонос» (кєратофоюс), то есть подобное звучанию рожка. Скорее всего, в таком определении запечатлен не тембр звучания, а его сила, которая по сравнению со звучанием других струнных инструментов была более похожа на сильное звучание рожка. Все остальные предположения непродуктивны, поскольку сопоставление звучаний струнного и духового инструмента само по себе весьма условно и не реально.

В трактате Афинея (XIV 636 F) записано: «Псалтический инструмент магадис, как говорит Анакреонт, — изобретение ливийцев» (ή γὰρ μάγαδις ὄργανόν ἐστι ψαλτικόν, ὡς ᾿Ανακρέων φησί, Λυδῶν τε εὕρημα). Однако Поллукс (IV 61) сообщает, что древний комедиограф Канфар считал его изобретением фракийцев.

Магадис был одним из древнейших инструментов, так как он упоминается уже поэтом Алкманом. Особо необходимо отметить, что магадис часто встречается в текстах, приписывающихся Анакреонту (наряду с барбитоном и пектидой), как инструмент, сопровождающий своим звучанием исполнение любовных песен.

ПЕКТИ ДА (πῆκτις или πηκτίς) — инструмент, широко известный в Древнем мире и часто упоминающийся в литературе. Однако сохранившиеся о нем сведения во многом противоречивы и не дают оснований для формирования однозначных представлений. Так, согласно ученику Аристотеля Аристоксену и историку Менэхму (у Афинея (XIV 635 E), «пектида же и магадис — это один и тот же [инструмент]» (πηκτίς δὲ καὶ μάγαδις ταὐτον). Но такое сообщение не подтверждается другими источниками.

В античной литературе часто упоминается о лидийском происхождении пектиды, хотя первым исполнителем на этом инструменте нередко называется знаменитая греческая поэтесса Сафо. Скорее всего, в этом следует видеть не подлинное историческое свидетельство (поскольку истории не дано знать первого исполнителя на любом из античных инструментов), а дань уважения к творчеству Сафо, в стихах которой часто упоминается пектида.

Существует предположение, что в Древней Греции был еще один инструмент, подобный магадису и пектиде, носивший название «феникса» (φοῖνιξ — буквально: *пальма*). По свидетельству историка Сема с Делоса (Афиней XIV 637 В), его название связано с тем, что ручки этого инструмента изготавливались из

финикийской пальмы. Уменьшительное название инструмента — «феникион» (фоїмском). Однако для того чтобы установить, насколько феникс идентичен магадису и пектиде, потребуется еще обстоятельно изучить все материалы.

ЭПИГОНИОН (επιγόνειον) — инструмент также из семейства псалтерионов. Это подтверждается сообщением Афинея (IV 183 С- D), утверждающего, что Юба «упоминает... и эпигонион, который ныне переделан в вертикальный псалтерион» (μνημονεύει... καὶ ἐπιγονείου, ὁ νῦν εἰς ψαλτήριον ὅρθιον μετασχηματισθέν). По свидетельству Поллукса (IV 59), эпигонион имел 40 струн. Однако о его диапазоне, звучании и способах исполнения нам ничего не известно. Не исключено, что он, подобно магадису, содержал струны, настроенные попарно в октаву.

Древние источники утверждают, что этот инструмент был создан Эпигоном — музыкантом, творчество которого сейчас связывают с VI веком до н. э. Он родился в Амбракии<sup>21</sup>, но жил и работал в Сикионе<sup>22</sup>. Инструмент эпигонион якобы был назван по имени своего изобретателя.

Некоторые исследователи допускали, что эпигонион может определяться как разновидность арфы. струны которой располагались горизонтально, наподобие того, как они установлены на цитре. Но, как уже указывалось  $^{23}$ , в древнегреческой специальной лексике даже не было слова «арфа» и, естественно, не могло быть инструмента с таким названием. В процессе изучения эпигониона высказывалась и весьма сомнительная этимология названия инструмента: от  $\dot{\epsilon}\pi\dot{\iota}$  — на и  $\gamma o \nu \dot{v}$  — «колено», и это должно было доказывать, что эпигонион во время исполнения лежал на коленях музыканта. Также мало убедительно мнение, не основывающееся на источниках, что диапазон инструмента мог составлять от 3 до 5 октав.

Таким образом, эпигонион — один из тех античных инструментов, скупые сведения о которых не дают возможности составить даже самые общие представления о нем.

C А М Б И К Е (σαμβύκη) или C А М Б И К С (σάμβυξ) — инструмент треугольной формы из семейства псалтерионов. Некоторые свидетельства говорят о том, что в самбике использовались короткие струны и поэтому регистр звучания инструмента должен был быть высоким. Так. Аристид Квинтилиан (О музыке II 16), подразделяя инструменты на женские и мужские, пишет, что «самбике — женственная, ибо будучи низкого происхождения и благодаря небольшой величине струн при большой высоте [их звучания] она приводит к расслабленности [души]» (τὴν... σαμβύκη πρὸς θηλύτητα, ἀγεννῆ τε οὖσαν καὶ μετὰ πολλῆς ὀξύτητος διὰ τὴν μικρότητα τῶν χορδῶν εἰς ἔκλυσιν περιάγουσαν). Существует предположение, что струны на самбике были настроены попарно в октаву, как и в магадисе. Однако крайне трудно установить, насколько такое предположение справедливо.

По одной версии, самбике получила свое наименование от одноименной осадной машины, использовавшейся в войсках Древнего мира. Согласно сведениям, приведенным у Афинея (XIV 634 A), осадная машина «называется самбике, потому что когда она поднимается, то получается форма корабля, соединенного с лестницей. И [музыкальный инструмент] самбике в чем-то ποσοδεμ [εй]» (καλείσθαι τε σαμβύκην, έπειδή ὅταν έξαρθή γίνεται σχήμα νεώς και κλίμακος ένοποιούμενον, όμοιον δέ τί έστιν καί τὸ τῆς σαμβύκης). К сожалению, такое описание вряд ли помогает представить внешний вид осадной машины и еще меньше дает сведений о форме музыкального инструмента. По другой же версии, которой придерживался историк неизвестного времени Скамон из Митилены (у Афинея XIV 637 В), самбике называется так, потому что «она изобретена неким Самбиксом» (αὐτὴν εὐρεθείσαν ὑπὸ Σάμβυκης τινός). ΒΜΕςτε с тем знаменитый деятель раннего христианства Клемент Александрийский (ок. 150-215) верил, что она была изобретена «троглодитами»<sup>24</sup> (Строматы VI 11). Историк же Неант из Кизика и словарь «Свида» сообщают, что самбике была изобретена поэтом Ивиком (якобы VI век до н. э.) или, во всяком случае, усовершенствована им.

На самбике мог играть не только мужчина — «самбикист» (σαμβυκιστής), но и женщина — «самбикистрия» (συμβυκίστρια).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Амбракий — город в южном Энире, к северу от Амбракийского валива.

<sup>22</sup> Сикион - - город в северо-восточной части Пелононнеса.

<sup>21</sup> См. сноску 20 настоящего параграфа.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Буквально: живущими в пещерах. Так в древнегреческих источниках зачастую именовались жители Эфионии.

ТРИГОН (τρίγωνον или τρίγωνος — буквально: *треугольник*) — еще один инструмент треугольной формы, также имевший струны различной длины. Число его струн неизвестно. Однако Платон (Государство III 399 D) и Аристоксен (у Афинея — IV 182 F) относят тригон к многострунным инструментам. Это дает основание считать, что количество его струн превышало традиционные 7. В том же смысле следует трактовать сообщение Гесихия: «тригон — это разновидность инструмента-псалтериона» (τρίγωνον είδος όργάνου ψαλτηρίου), то есть инструмента с большим количеством струн, на котором играли без помощи плектра, а непосредственно пальцами. Действительно, в античных источниках тригон рассматривается как инструмент, родственный барбитону, магадису и самбике (Афиней IV 182 F).

Сохранившиеся свидетельства показывают, что тригон являлся древним инструментом, использовавшимся, как правило. для сопровождения пения. Но впоследствии он постепенно исчез из музыкальной практики (см.: Афиней. Там же). В пору его расцвета на нем играли как мужчины, так и женщины, а иногда и девочки. Так, в Национальном археологическом музее в Афинах хранится древнее мраморное изображение, которое теперь принято называть «Арфист из Кероса»<sup>25</sup> (хотя в действительности это изваяние представляет собой исполнителя на тригоне). Комелиограф же Платон (относимый к V веку до н. э.) пишет (у Афинея XV 665 В): «И я видел другую [маленькую девочку], державшую разновидность тригона, а затем она спела под его аккомпанемент какую-то ионийскую песню» (κάλλην [κορίσκην] τρίγωνον είδον ἔγουσαν, είτ' ήδεν πρὸς αὐτὸ μέλος Ἰωνικόν τι) Некоторые из древних авторов считали, что тригон сирийского происхождения (см.: Афиней IV 175 D).

Наряду с тригоном в музыкальной практике Древней Греши был известен и другой струнный инструмент треугольной формы называвшийся «ямбик» (ἰαμβύκη — ямбический). О нем упоминает Поллукс (IV 59), перечисляя струнные инструменты. Презполагается, что его звучанием сопровождалось пение «ямбов» песенок, текст которых был написан в ямбическом размере и «

сатирической направленностью содержания. Во всяком случае, по свидетельству Афинея (XIV 636 В), Филлис с Делоса (писатель неустановленного времени) утверждал, что «ямбиками называли [те инструменты], под которые пели ямбы» (ἐν οίς γὰρ... τοὺς ἰάμβους ἦδον ἰαμβύκας ἐκάλουν). При первом знакомстве с этой информацией может сложиться впечатление, что ямбик — особое наименование тригона, применявшееся, когда тот сопровождал ямбы. Однако в указанных источниках ямбик упоминается наряду с тригоном. Следовательно, не исключено, что античные авторы считали их двумя самостоятельными инструментами.

Очевидно, название «пандура» произошло от  $\pi \hat{\alpha} v$  — «все» и то  $\delta \acute{o} \rho v$  — «дерево», то есть полностью сделанное из дерева. Пандура отличалась длинным грифом и сравнительно небольшим звуковым ящиком, который в примитивных формах инструмента изготавливался из панциря черепахи или даже тыквы. Пандура чаще всего называлась «трехструнником» ( $\tau \rho (\chi o \rho \delta o v)$ ), так как имела 3 струны. Не исключено, что она была единственным в античности инструментом из того семейства, которое впоследствии будет представлено популярной лютией. Но никаких материалов о конструкции пандуры не сохранилось. Античные авторы не сообщают также никаких данных о способах игры на ней. Единственное, что можно установить: на пандуре играли плектром, державшимся в правой руке, а пальцами левой руки изменяли длину вибрирующих частей струн, прижимая их к грифу.

Немногочисленные свидетельства источников, связанные с пандурой, касаются в основном ее происхождения. По мнению якобы самого Пифагора, изложенному в его книге «О Красном море» (Афиней IV 183 F 184 A), «пандуру создали троглодиты<sup>26</sup> из выращенного в море лавра» (ἐκ τῆς ἐν τῆ θαλάσση φυομένης δάφνης). Однако Поллукс (IV 60) пишет следующее: «Трехструнник же, кото-

<sup>25</sup> Керос — маленький остров Кикладской группы в Эгейском море, на котором был обнаружен этот памятник.
88

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> См. сноску 24.

рый ассирийцы назвали пандурой, являлся их изобретением» (τρίχορδον δέ ὅπερ ᾿Ασσύριοι πανδοῦραν ἀνόμαζον ἐκείνων δ᾽ ἡν καὶ τὸ εῦρημα). Если сопоставить эти два мнения с данными, находящимися сейчас в распоряжении науки, то точка зрения Поллукса окажется ближе к истине, так как именно в Месопотамии обнаружены древнейшие изображения инструментов, по своим признакам приближающиеся к семейству лютни, к которому принадлежит и пандура. Но древние эллины не знала названия «лютня» (хотя в исследовательской литературе античную пандуру иногда неверно именуют этим названием, возникшим в значительно более позднюю историческую эпоху)<sup>27</sup>.

#### § 4. Авлос и авлешы

Авлос (αὐλός — буквально: *трубка*) — самый распространенный духовой инструмент, имевший много разновидно стей и активно использовавшийся в общественной, религиозной в художественной жизни Древней Греции и Рима (в Древнем Римс он назывался tibia — буквально: *кость*, что связано, скорее всегос тем, что наиболее архаичные формы инструмента изготоваялись из костей животных). Аналогичный инструмент использовался в странах Ьлижнего Востока (Шумер, Аккад, Вавилон Иудея, Сирия).

Исполнитель на авлосе именовался «авлет» (αὐλητήρ или αὐλητής), а исполнительница — «авлетистка» (αὐλητρίς). В Римс соответственно «тибист» (tibicen) и «тибистка» (tibicina).

Главная часть инструмента — «бомбикс» (βόμβυξ). Она представляла собой трубку цилиндрической формы, которая могла быть различной длины и диаметра, в зависимости от этого формировался регистр и диапазон инструмента. Многие авлосы и тибии состоят из различных секций, соединяющихся вместе благодаря тому, что одни секции вставляются в другие. Не случайно самый низкий звук авлоса, зависящий от вибрации полного столба воздуха всей длины трубки, назывался так же, как и вся главная часть инструмента, — «бомбикс» (см.: Аристотель. Метафизика 1093b 2; Никомах. Руководство по гармонике 5). По этой же причина авлосы, обладавшие низким диапазоном, также именовались «бомбиксами». Так, Поллукс (IV 82) пишет о «вдохновенной и страстной авлеме бомбиксов» (τὸ δὲ τῶν βομβύκων ἔνθεον καὶ μανικὸν τὸ αὕλημα), то есть низкозвучных авлосов.

По свидетельству этого автора, материал, из которого изготавливался авлос, мог быть самым различным: тростник, лотос, ветки лавра, рога животных, оленьи кости, самшит<sup>29</sup> и даже медь.

Примитивные авлосы имели на своих бомбиксах 3 или 4 отверстия для пальцев, обозначавшихся как «трема» или «трипема» (τρήμα, τρύπημα — буквально: дыра, отверстие). В более усовершенствованных инструментах число отверстий достигало 15. Следовательно, диапазон таких авлосов мог составлять две октавы.

На верхнем конце бомбикса крепился мундштук с тростью, изготавливавшийся из особого тонкого тростника. Исполнители придавали ему большое значение, так как, по всеобшему мнению, именно от него зависело качество звука. Существовали инструменты с одинарной и двойной тростью. Каждый профессиональный авлет имел особый маленький футляр, в котором содержались запасные трости. Кроме того, в «снаряжение» авлета и тибиста входили большие футляры для всего инструмента, а точнее, довольно объемные сумки, вмещавщие по несколько инструментов и носившиеся, как правило, за спиной.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Кроме перечисленных важнейших струпных инструментов, в антизных источниках часто встречается упоминание «канона» (кохо́м) или «тонохорда» (помо́дорбом). По этот однострупник, судя по всему, никогда по использовался в музыкальной практике, а служил неким «прибором» доакустических экспериментов, целью которых было математические вырожения музыкальных интервалов (о конструкции канона см.: Герцман Е. Пи фагорейское музыкознание. С. 264–270). Особенно известны в этой области были пифагорейцы, последователи знаменитого и полулегендарного Пифагора с Самоса.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Термином *авлема* именовалось сольное произведение для авлоса (см. далсе).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Самшит — род вечнозеленых кустарников или деревьев семейства самшитовых с очень твердой древесиной.

Абсолютное большинство авлетов пользовалось «форбеей» (φорβαιά) — особой кожаной лентой, имевшей небольшое отверстие. Ленга обвязывалась вокруг лица так, что проходила по щекам, а рот исполнителя совмещался с отверстием, проделанным в ней. Существует несколько мнений о предназначении форбеи.

- 1. Небольшое отверстие в форбее, через которое вдувался воздух в инструмент, способствовало концентрации его струи, а следовательно, и улучшению качества звука. Как свидетельствует схолия к комедии Аристофана «Осы» (581–582), форбея использовалась для регулировки активности вдувания, чтобы авлет мог сделать «звучание приятным».
- 2. Возможно, лента предохраняла губы авлета от травм, так как именно об этой ее функции пишет Гесихий, сообщая, что форбея это «кожа, устанавливаемая у рта авлета, чтобы он не разрывал свои губы» (τὸ περικείμενον τῷ στόματι τοῦ αὐλητοῦ δέρμα, ἵνα μὴ σχισθῆ τὸ χεῖλος αὐτοῦ).

В музыкальной практике применялись либо одинарные авлосы, либо двойные. Одинарные назывались «монавлосами» (μονάυλοι). Поэт Гедил написал эпитафию авлету Феону (Палатинская антология II 26), где называет его «Феон-монавлос» (Θέων ὁ μόναυλος):

Τοῦτο Θέων ὁ μόναυλος ὑπ' ἡρίον ὁ γλυκὺς οἰκεῖ αὐλητής, μίμων κὴν θυμέλησει χάρις. Τυφλὸς ὑπαὶ γήρως οἴχωκε, Σκιρπάλου υἱός, νήπιον ὅν γ' ἐκάλει Σκίρπαλος Εὑπάλαμον, κυδαίνων αὐτοῦ τὰ γενέσθλια τοῦτο γὰρ εἶχε, τὰν παλαμᾶν ἀρετὰν αἴσιμα σημανέων Ηἐλει δὲ Γλαύκης μεμεθυσμένα παίγνια Μουσέων, καὶ τὸν ἐν ἀκρήτοις Βάτταλον ἡδυπότην, ἢ τὸν Κώταλον, ἢ τὸν Πάγκαλον ἀλλὰ Θέωνα τὸν καλαμαυλήτην εἴπατε, χαῖρε Θέων.

Этот сладкий авлет, Феон-моноавлос [здесь]
Под холмом обитает, [он] — радость мимов и сцены.
Скрипала сын, он под старость умер слепым,
Его [еще] младенцем Скрипал назвал Евпаламом<sup>30</sup>.
Чествуя его рожденье. И это подразумевало
Отмеченную судьбой славу искусной [его игры].

Одновременно с моноавлосами использовались и «двойные авлосы» (δίδυμοι αὐλοί), которые иначе еще назывались «двухтростниковые» (δικάλαμοι). Такие инструменты имели два бомбикса. В Риме эти бомбиксы назывались «правая тибия» и «левая тибия» (tibia dextera и tibia sinistra). Поллукс (IV 80) пишет о двойных авлосах как с равными бомбиксами, так и с неравными. Однако каким образом осуществлялось музицирование на таких инструментах, во многом остается загадкой.

Античные источники сообщают о многих разновидностях авлосов. Причем в древности их дифференциация осуществлялась не по одному, а по многим признакам. Конечно, наиболее популярное подразделение авлосов — по числу бомбиксов: одинарные или двойные авлосы. Такие инструменты при исполнении держались прямо по отношению к авлету (наподобие того, как сейчас держат свои инструменты кларнетисты и гобоисты). Однако наряду с этим применялись авлосы, державшиеся словно «вбок», «в сторону» от исполнителя (как поступают современные флейтисты). Первые принято называть сейчас «продольными», а вторые — «поперечными». Каждый из них также имел свои разновидности.

Один из поперечных авлосов носил название «фотинга» или «фотингс» (фотту см.: Аристофан. Лисистрата ст. 1245–1246). В древности считалось, что он возник в Египте (Афиней IV 175 Е и IV 182 D). Сведения о другом поперечном авлосе свидетельст-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Евпалам -- буквально: искусный.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Принято считать, что Главка — александрийская певица, возлюбленная Птолемея II Филадельфа (282–246 годы до н. э.).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Это, очевилно, персонажи пантомим и песенок с «говорящими» **именами**: «Баттал» — *заика*, «Панкал» — *всепрекрасный*. Точное же значение имени «Котал» остается не понятно.

<sup>33</sup> В переводе Л. Блуменау то̀у кадаµаудо́тпу — «флейтиста-певца» (см.: Греческая эпиграмма. М., 1960. С. 104). Ну это уже выше всякого понимания: как же может петь исполнитель на духовом инструменте, когда у него занят рот? Если же это — поэтическая метафора переводчика, то вряд ли ее можно признать удачной.

вуют об его оригинальном устройстве: несмотря на то что этот инструмент держался исполнителем как современная флейта, он имел сбоку трость. Не называя его по имени, Поллукс (IV 74) утверждает, что подобный образец был изобретен ливийцами.

Часто дифференциация авлосов осущестлялась по материалу, из которого изготавливался тот или иной инструмент: «каламос» (κάλαμος) — тростниковый авлос, а «елимос» (ἔλυμος) — фригийский авлос, сделанный из самшита. Чаще всего елимос имел два бомбикса неодинаковой длины с узкими каналами. Более длинный бомбикс был загнут и завершался небольшим раструбом (см.: Порфирий. Комментарии к «Гармоникам» Птолемея<sup>34</sup>; Поллукс IV 74; Афиней IV 185 A). «Звериным» (θήρειος) авлосом именовали инструмент, делавшийся из рогов оленя, хотя наружная его часть покрывалась медью (Поллукс IV 74). «Роговой» (κεράτης или κεράτινος) авлос изготавливался из рогов различных животных, а «слоновый» (ἐλεφάντινος) — из слоновой кости.

Большая группа авлосов обозначалась по тому музыкальному репертуару, который исполнялся на этих инструментах: «френетический» (θρηνητικός — скорбный) — использовался при погребальных ритуалах. Он чаще всего имел длинный бомбикс и характеризовался как «низкозвучащий» (βαρύφθογγος). Поллукс (IV 77) утверждает, что его создали фригийцы, хотя использовали также и карийцы. В источниках упоминается и «епикедический» (ἐπικήδειος — похоронный) авлос (Плутарх. Застольные беседы III 8, 2 657 A). Однако остается неясным, чем отличались оба инструмента. Для сопровождения гимна в честь Афины использовался авлос «афина» ( $\alpha\theta\hat{\eta}$ у $\alpha$  — Поллукс IV 82), а для воинских шествий -- «маршевый» (ἐμβατήριος). Название «гинграс» (γίγγρας) для небольшого авлоса с произительным звуком было заимствовано из культового прозвища Адониса (любимца Афредиты, убитого богом войны Аресом), поскольку финикийцы пазывали Адониса «гинграсом» (Поллукс IV 76, Афиней IV 174) «Пифийский» (πυθικός) авлос предназначался для исполнения так называемого «пифийского нома» - программной пьесы для

До сих пор не ясно, представлял ли собой каждый из таких авлосов особую разновидность, или все эти названия связаны с употреблением обычных авлосов: если на инструменте исполняли «пифийский ном», его именовали пифийским, если гими в честь Афины - афиной, если он участвовал в религиозном обряде, посвященном Адонису, - гинграсом, если в похоронной процессии — епикедическим (френетическим). Все эти вопросы еще нуждаются в тщательном изучении.

Нередко авлосы подразделялись по бытовавшим в Древнем мире представлениям об их происхождении: ливийский, тирренский, лидийский, фригийский, фиванский, аргейский, критский, беотийский и другие (см.: Афиней XIV 618 С; Поллукс IV 70, Павсаний IV 27, 7 и т. д.).

Авлосы определялись также и по тому, кто на них играл. Поэтому в античной лигературе встречаются упоминания об авлосах «детских» (παιδικοί — Афиней XIV 634 F; Поллукс IV 81), «девичьих» (παρθένιοι — Поллукс IV 8). Вполне возможно, что это были различные по размерам и устройству инструменты. Иногда авлосы различались по своим функциям. Например, «коневодный» (ὑποφορβός) авлос, по свидетельству Поллукса (IV 74):

Λίβυες μέν οί σκηνίται τούτον εύρον, χρώνται δ' αύτῷ πρὸς τας ἵππων νομάς. ή δ' ύλη δάφιη του φλοιού γυμνωθείσα της γαρ έντεήχον ποιεί και των ίππων τῆ ὀξύτητι καθικνούμενον.

создали ливийские пастухи; они пользуются им на пастбищах лошадей; материал же [из которого он изготавливается] — освобожденный ριώνης έξαιρεθείσης όξυν οπ κορω παθρ. αδο κοιδα сердиевина вынута, [авлос] издает произительный звук, действующий на лошадей своей визгливостью

Можно встретить и такие способы подразделения авлосов, которые трудно поддаются объяснению. К таким типам инструментов можно отнести, например, авлос, называвшийся «гингларос» (γίγγλαρος) или «нигларос» (νίγλαρος — см.: Аристофан. Ахарнянки 554). Поэт Ферекрат (конец V века до н. э.) в своей комедии «Хирон» (отрывок из нее сохранился в трактате Псевдо-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> По изд.: Porphyrios. Porphyrios Kommentar zur Harmonielehre des Ptolemaios, hrsg. Ingemar During. Göteborg, 1932 (Göteborgs Högskolas Arsskrift, 38/2). P. 34.

Плутарха «О музыке» 1141 — 1142 A, § 30) выводит Музыку в образе женщины, изнасилованной группой композиторов-новаторов<sup>35</sup>. Так вот «гингларосы» фигурируют там как инструменты, которыми выдающийся мастер дифирамбов Тимофей из Милета (ок. 450-360 годы до н. э.) издевался над Музыкой. Исследователи предполагают, что «гингларосы» могли быть авлосами, использовавшимися на гребных судах — триерах. Их звучание способствовало ритмическому упорядочению движений гребцов.

Среди античных авлосов встречается инструмент под названием «фисалл» (φυσαλλίς). В схолии к одному из стихов аристофановской «Лисистраты» (ст. 1245-1246) утверждается, что такое название произошло от глагола «фисан» (φυσάν — дуть) и более ничего. Но поскольку дуть необходимо для того, чтобы извлечь звук из любого духового инструмента, то по такому комментарию ничего невозможно выяснить об особенностях фисалла. Ничего определенного нельзя сказать и об авлосах, называвшихся «идуфами» (ίδοῦθοι). Такое название встречается у Поллукса (IV 77), который, ничего не поясняя, просто пишет, что это «вид авлосов» (αὐλῶν εἶδος).

Истоки музицирования на авлосе уходят чуть ли не в доисторическую эпоху<sup>36</sup>. Судя по всему, он пришел в Элладу из Малой

Азии, а точнее, из Фригии. Сообщение о самом древнем авлете зафиксировано в так называемой «Паросской хронике»<sup>37</sup>. Там сообщается:

Ύαγνις ὁ Φρὺξ αὐλοὺς καὶ την άρμονίαν την καλουμένην Φρυγιστί πρώτος ηύλησε καὶ άλλους νόμους Μητρὸς Διονύσου Πανός.

Фригиец Гиагнис первый изоπρώτος ηύρεν εν Κελαιναίς брел авлосы в Келенах38, и он также первый проавлировал в стиле, называемом фригийским, и другие номы в честь Матери [богов Кибелы], Диониса и Пана.

Таким образом, Гиагнису приписывается не только создание авлоса, но и искусство игры на нем, что называлось авлетикой (αύλητική). Историк Александр Полигистор в своем сочинении «Собрание [сведений] о Фригии», фрагмент из которого сохранился в трактате Псевдо-Плугарха «О музыке» (1132 F, § 2), также говорит о том, что «Гиагнис первым сыграл на авлосе» ("Yayvic πρώτος αύλησαι). После него в этой области музыки прославились другие фригийские исполнители и композиторы: сын Гиагниса Марсий и знаменитый Олимп. Не случайно в древнегреческой литературе авлос (наряду с сирингой 39) впервые упоминается (Гомер. Илиада Х 13) как инструмент троянцев — жителей Малой Азии.

Согласно же мифу, авлос изобрела богиня Афина. Но когда она попробовала сыграть на нем и увидела в ручье отражение своего искаженного напряжением лица, то с негодованием отбросила инструмент, который был найден фригийцем Марсием (Плутарх. Об укрощении гнева 456 В-D, § 6-7). Овладев в совершенстве авлетикой, он вызвал на состоязание самого Аполлона. Златокудрый Аполлон со своей кифарой, олицетворявший искусство дорийских племен («истинных эллинов»), одержал победу над фригийцем Марсием (Диодор Сицилийский III 59, 2-5). В этом мифе отражен сложный исторический процесс проникновения авлоса и фригийской музыки на Пелопоннес. С течением времени инструмент получал все большее и большее распростра-

<sup>35</sup> Перевод этого фрагмента можно найти в книге: Герцман Е. Музыка Древней Греции и Рима. С. 225-226. Во все времена и у всех народов ретроградная часть населения не воспринимала новые средства художественной выразительности. Античность не была в этом отношении исключением. Поэтому воплощение мастеров-новаторов в негативных образах не было редкостью для Древней Греции. Например, великий комедиограф Аристофан, не оценивівнй новаторства творчества Еврипида, стал выразителем вкусов ретроградной части публики и выводил великого грагика на сцене в облике комического персонажа.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Если, знакомясь с переводом какого-либо античного автора, читатель встретит в тексте упоминание флейты, то он должен знать, что в греческом подлиннике присутствует «авлос», а в латинском — «тибия». Авлос не имеет ничего общего с инструментом, ныне именующимся флейтой. которая в современном своем виде известна не раннее эпохи Возрождения Кроме того, авлос — инструмент с мундштуком, а флейта — лишена его. Порочная традиция называть авлос и тибию флейтой сложилась в Европе давно, и уже на протяжении многих столетий она искажает представления читателей о древнем инструментарии.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Об этом памятнике см.: Герциан Е. Музыка Древней Греции и Рима. C. 99-100.

<sup>38</sup> Келены — главный город Фригии.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> О ней см. § 5 настоящей главы.

нение среди эллинов. У них постепенно стали появляться собственные певцы, певшие в сопровождении не только кифары или лиры (что было общераспространенным явлением), но и с аккомпанементом авлоса. Этот жанр получил название авлодии (αύλωδία, от αύλός — авлос и ώδή — песнь). Как уже указывалось  $^{40}$ , певец в таком ансамбле именовался авлодом ( $\alpha$  $\dot{\nu}\lambda\omega\delta\dot{\sigma}$ ), нередко этим же термином называли и авторов авлодий). Однако еще длительное время для исполнения авлодий приглашали фригийских авлетов. Известно, что поэт и композитор Алкман нанимал в качестве авлетов трех рабов-фригийцев — Самба, Адона и Тела. Ямбический же поэт Гиппонакт Эфесский (его творчество относят к VI веку до н. э.) использовал для этой цели трех других рабов-фригийцев — Киона, Кодала и Баба (Афиней XIV 624 В). Не случайно в Древней Греции вплоть до византийских времен (то есть до IV века н. э.) существовало убеждение, что «на духовых инструментах первенствует фригийский стиль (ή φρύγιος άρμονία); свидетельство [тому --что] первые создали [его] фригийцы — Марсий, Гиагнис, Олимп» (Анонимы Беллерманна 28)41.

Вообще же, как в Элладе, так и в Риме отношение к авлетам было по большей части пренебрежительным. И это не только потому, что большинство из них были рабами или людьми из низших слоев общества. Основная причина такого отношения была предопределена средой, в которой работали авлеты. Если не считать музыкантов, создававших музыкальное оформление культовых церемоний или театральных представлений, основная масса авлетов и авлетисток играла на пирах, «озвучивала» оргии золотой молодежи и попойки зрелых мужей. Чаще всего их можно было встретить в кабаках и притонах. Все это давало новод для обвинений в безнравственности и прочих пороках (например, авлетисток нередко считали просто проститутками, которые обслуживали не только музыкальные запросы своих клиентов и патронов). В результате совершенно естественно, что общественное мнение было низкого мнения не только о культурном уровне этих

музыкантов, но и зачастую об их умственных способностях. Эту общепризнанную точку зрения на авлетов высказал один неизвестный поэт, двустишие которого дошло до нас в «Палатинской антологии» (V 7):

Ανδρί μεν αὐλητῆρι θεοί νόον οὐκ ἐνέφυσαν ἀλλὰ ἄμα τῷ φυσᾶν νόος ἐκπέται.

Мужчине-авлету боги разум не вдохнули, Ибо [у него] вместе с дыханием и ум изгоняется.

Таким образом, в общественном мнении античности сложился явно отрипательный портрет авлета. Но все это не относилось к тем авлетам, которые прославились в Элладе и прославили эллинов. Вот имена и творческие деяния некоторых из них.

Авлет Олимп (VII век до н. э.) (наряду с кифародом Терпандром) является чуть ли не первой исторической фигурой древнегреческой музыки. Среди многих приписывающихся ему произведений особое место отводится авлетическому ному, так называемому «многоголовому ному» (πολυκέφαλος νόμος). Созданный в честь Аполлона, он изображал шипение змей, извивающихся на головах чудовища Горгоны. Эти головы оплакивали смерть сестры Горгоны --- Медузы, уничтоженной героем Персеем (Псевдо-Плутарх. О музыке 1133 D § 7). Олимп считается также создателем другого сочинения для солирующего авлоса — «колесничного нома» (άρμάτειος или άρμάτιος νόμος — Там же). Считается, что это произведение исполнялось на боевой колеснице во время сражения или на состязаниях колесниц. Однако более правдоподобно рассматривать «колесничный ном» как авлосовую импровизацию, призванную воплотить в звуковой форме сражение или соревнование на колесницах.

Произведения Олимпа для авлоса звучали длительный исторический период. Их еще слышал Платон (Пир 215 С) и даже более поздние греческие авторы. Его творчество оказало большое влияние на развитие всей древнегреческой музыки. В некоторых источниках ему даже приписывается «создание эллинской и номической музыки» (τῆς Ἑλληνικῆς τε καὶ νομικῆς

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> См. гл. I, § 3.

<sup>41</sup> Об этом памятнике см.: *Герциан Е.* Тайны истории древней музыки C. 123–126.

 $<sup>^{42}</sup>$  То есть музыки, сочиненной в популярном среди эллинов жанре нома.

μούσης — Псевдо-Плутарх 1141 В, § 29). Если же фригиец Олимп стал считаться создателем «эллинской музыки», то, значит, ко времени создания источника, в котором запечатлена эта мысль, авлос и фригийская музыка перестали рассматриваться как нечто чуждое и постороннее для эллинского слуха. Даже в гомеровской «Илиаде» (XVIII 495) при описании щита Ахилла авлос упоминается уже с ископно эллинским инструментом формингой.

С течением времени в Элладе стали появляться собственные выдающиеся авлеты. Известен тегеец Клон 43 (считается, что он жил в VII веке до н. э.), создавший целую серию авлодических номов, то есть развернутых композиций для певца в сопровождении авлоса. Они нередко начинались авлосовой прелюдией, называвшейся «проавлемой» (προαύλημα или προαυλία, или προαύλιον, от προ - neped и αΰλημα - aenema, т. е. сольная пьеса для авлоса). Правда, некоторые источники признают родоначальником авлодических номов Ардала из Трезен<sup>44</sup> (Псевдо-Плутарх. О музыке 1133 А, § 5). Однако эти расхождения не столь существены, так как оба авлета были эллинами и создавали уже свою национальную авлосовую музыку. Клону приписывается создание нескольких авлодических номов, называвшихся «апофетос» (ἀπόθετος - - «тайный», «драгоценный» или «забытый») и «схэннон» (буогуюу — буквально: веревка, цепь, вереница) (Псевдо-Плутарх. О музыке 1133 A. § 5; Поллукс IV 79). К сожалению, сейчас невозможно вполне определенно ответить на вопрос: что скрывалось за этими названиями? Несколько более ясным представляется наименование «элегического нома» (ёхеуос уо́цос) (Псевдо-Плугарх. О музыке 1132 D § 4), так как «эллинские элегии -- это траурные песни с аккомпанементом авποςα» (οί Έλληνικοί δὲ ελεγοι, ὅ ἐστι θρήνοι, οί μετ αύλού писал известный византиец Евстафий Солунский в «Комментарии к "Илиаде"» 1372, 29). Четвертый авлодический ном, автором которого также считается Клон. — «комархический ном»

(κωμάρχιος νόμος). Это песня, исполнявшаяся в сопровождении авлоса. Одни исследователи считают, что она звучала на пирах, а другие рассматривают ее как песню, звучавшую во время веселой прогулки после пиршества, поскольку словом «комос» (κῶμος) обозначалось буйное шествие после пира.

Последователем Клона признается Полимнест из Колофона<sup>45</sup>. Наряду с авлодическими номами он сочинял песенки непристойного содержания, также исполнявшиеся под аккомпанемент авлоса (Псевдо-Плутарх. О музыке 1141 B, § 29).

Вообще, принято думать, что VII век до н. э. — эпоха бурного расцвета авлетики. Именно к этому периоду относят выступления выдающихся авлетов, учеников Олимпа — Крата и Гиеракса. В некогорых источниках первому из них даже приписывается авторство «многоголового нома» (Псевдо-Плутарх. О музыке 1133 D-E § 7), а второй вошел в историю античной музыки как создатель авлемы «эндроме», которая на протяжении многих столетий звучала на Олимпийских играх во время соревнования пятиборцев <sup>46</sup>. Гиеракс считается также автором нома, именуемого в источниках «гиераксов ном» (ἱεράκος νόμος — Поллукс IV 79, Афиней XIII 570 В).

Развитие авлетического и авлодического искусства стало столь стремительным, что уже нельзя было мириться с положением, при котором обе эти области музыкального искусства не входили в программу Пифийских игр. Дело в том, что, несмотря на все успехи авлетики и ее почти всеобщее признание, традиционность воззрений на авлос как на инструмент неэллинского, варварского происхождения еще сказывалась в общественном мнении эллинов. Это проявлялось, в частности, в том, что музыка, исполнявшаяся на авлосе и в сопровождении авлоса, длительное время не допускалась на всеэллинские национальные игры. Но рано или поздно и здесь должны были произойти перемены.

И вот на третий год 48 Олимпиады (что в принятом сейчас летоисчислении соответствует 586 году до н. э.) на состязание в

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Тегея — город в юго-восточной Аркадии. По другим сведениям, Клон родом из Фив.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Трезены -- большой город в Арголиде, на северо-востоке Пелопоннеса.

<sup>45</sup> Город Колофон расположен в Ионии, в Малой Азии.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Гимнастические соревнования, кулачный бой, метание копья, прыжки, бросание диска. Об «эндроме» см. гл. 1, § 3.

Дельфы впервые были допущены авлеты и авлоды. Первый приз по авлодии завоевал тогда Эхемброт из Аркадии (Павсаний X 7, 5). Однако он оказался первым и последним гюбедителем в авлодии, так как этот жанр больше никогда не вводился в Пифийскую программу соревнований. Иначе сложилась судьба авлетики.

На тех же Пифийских играх «в третий год 48 Олимпиады» авлет из Аргоса Сакад победил всех своих соперников, сыграв на авлосе «пифийский ном» (πυθικός νόμος), где с выдаютнимся художественным мастерством отобразил сражение Аполлона с чудовищем Пифоном. Согласно Поллуксу (IV 84), этот ном состоял из следующих частей:

- 1) «испытание» (πείρα) вступление, в котором Аполлон «проверяет, годится ли местность для сражения» (διορά τὸν τόπον εἰ ἄξιος ἐστιν τοῦ ἀγῶνος);
  - 2) «призыв» (катаке λευσμός) вызов дракона на поединок;
- 3) «ямбикон»(іаµβіко́у) имитация сражения, трубные призывы, а также скрежет зубов дракона;
- 4) «спондейон» ( $\sigma\pi$ оνδείον) религиозная мелодыя, игравшаяся перед алтарем во время жертвоприношений <sup>47</sup>;
- 5) «финальный хоровод» (καταχόρευσις), смысл которого выражен в словах «бог танцует победные <песни>» (ὁ θεὸς τὰ ἐπινίκια <ἄσματα> χορεύει).

Триумф Сакада был настолько велик, что с тех пор авлетика стала обязательно входить в программу Пифийских соревнований. Сакад побеждал на них не только «в третий год 48 Олимпиады», но также и на двух последующих состязаниях (Павсаний X 7, § 4).

Сакаду приписываются и авторство других произведений. Среди них — «трехмелосный» или «трехчастный ном» ζτριμελής или τριμερής νόμος). По свидетельству одного источни ка (Псевдо-Плугарх. О музыке 1134 A-B, § 8), он получил такое наименование, потому что каждая из его частей была написана в одной из трех тональностей (τόνων... τριῶν ὄντων) — дорийской, фригийской или лидийской  $^{48}$ .

После Сакада шесть раз подряд на Пифийских играх победу по авлетике одерживал Пифокрит из Сикиона (Павсаний IV 14, 10). Известность получило и творчество других авлетов, деятельность которых относят к рубежу VI–V веков до н. э.: Мимнерма из Колофон (по другим сведениям — из Смирны, см.: Псевдо-Плутарх. О музыке 1133 F, § 8) и Мидаса из Акраганта <sup>49</sup>. Последний дважды завоевывал победу по авлетике на Пифиадах, а однажды он вышел победителем и на Панафинеях. Знаменитый древнегреческий поэт Пиндар даже посвятил ему свою «12-ю Пифийскую оду».

В словаре «Свида» сохранилось свидетельство о так называемой «агафоновой авлеме» (ἀγάθωνος αὅλησις) — пьесе для сольного авлоса, приписывающейся известному афинскому автору трагедий и, возможно, композитору Агафону (его принято помещать на рубеж VI-V веков до н. э.). В связи с таким сообщением можно предполагать, что эта авлема, созданная, очевидно, для одной из трагедий Агафона, получила впоследствии самостоятельную жизнь вне театра, сохранив за собой имя автора трагедии, для которой она была сочинена. Но остается неизвестным, написал ли авлему сам Агафон или кто-то из современных ему профессиональных музыкантов, а пьеса стала называться «агафоновой», поскольку стала популярной благодаря трагедии Агафона.

Вообще жанр авлемы приобрел широкую популярность. Александрийский лексикограф Трифон (Афиней XIV 618 С), излагает целый каталог авлем, постоянно звучавших в музыкальной практике Древней Греции. Кроме уже упоминавшейся авлемы комос, здесь перечисляется довольно общирный список сочинений для авлоса. Например, авлемы «гедикомос» (ἡδύκωμος - приятное шествие) и «мофон» (μόθων - пахал). Они, скорее

<sup>47</sup> Первоначально название «споидейон» носила специальлая чаща, использовавшаяся для ритуальных возлияний. Потом это назвелине перешло на песнопение и инструментальное произведение, звучавшее во время возлияний. И характер такой религиозной музыки получил наи менование «споидеический стиль» (σπονδειακός τρόπος).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> По сообщению того же источника (Там же), следует, что в древности автором этого нома некоторые считали Клона. Смысл и терминология этого фрагмента еще раз убедительно свидетельствуют: когда «племенные» названия не обозначали стиль, они указывали тональности, а не лады (см. гл. I, § 4, сноски 4 и 5).

<sup>49</sup> Акрагант город на южном побережье Сицилии.

всего, представляли собой музыку, некогда сопровождавшую вакхические танцы, а потом ставшую самостоятельными инструментальными пьесами. Здесь также встречается авлема «гинграс», которая, очевидно, вычленилась из музыкального оформления религиозного обряда, посвященного мифическому Адонису<sup>50</sup>. Авлема *тетракомос* (тетракощос — буквально: учетверенное шествие) - торжественная музыка и танец в честь Геракла (Поллукс IV 100 и IV 105). Играя ее, авлет одновременно исполнял движения воинского танца. Аналогичный характер имела авлема «полемикон» (πολεμικόν — воинственное). Авлема «епифаллос» (ἐπίφαλλος, от ἐπί — на и φαλλός — мужской половой орган) ведет свое начало от древних дионисийских шествий, впереди которых несли макет возбужденного мужского члена, являвшегося символом плодородия. Истоки авлемы «хорнос» (хореїос — хороводный) ведут к арханчным хороводам, музыкальное сопровождение которых с течением времени стало звучать самостоятельно. Авлема «каллиникос» (каддічкос — победный) возникла из торжественного гимна-танца, исполнявшегося вначале в честь Геракла, а затем в честь любого победителя или победы<sup>51</sup>. Название авлемы «сикиннотирбе» (σικιννοτύρβη) произошло от соединения наименования танца «сикиннида» (стремительная пляска, с быстрыми и длинными прыжками исполнителей, изображавших сатиров — спутников бога вина Диониса) и названия праздника в честь Диониса «тирбе». Когда Павсаний (II 24, 6) описывал обычаи аргосцев, то отметил, что «в честь Диониса они справляют праздник, называемый тирбе» (τῷ Διονύσῳ δὲ καὶ ἐορτὴν ἄγουσι καλουμένην Τύρβην). Можно только догадываться, какой музыкальный материал лежал в основе этой авлемы, в которой нужно было воплотить «гремучее» соединение оргнастического по характеру празднества в честь бога виноделия и сатирический танец. Что же касается авлемы фирокопикон (θυροκοπικόν, от глагола θυροκοπείν — стучаться в дверь), то когда-то она была песней и танцем, исполнявшимся перед домом возлюбленной, и представляла собой игравшуюся и танцевавшуюся серенаду.

51 См. гл. I, § 1.

В религиозной жизни большую популярность приобрела «метроон авлема» (μετρῷον αϋλημα — материнская авлема), использовавшаяся для музыкального оформления культа Великой Матери богов Кибелы.

В источниках (Поллукс IV 79) можно встретить упоминание «нениатон авлемы» (νηνίατον αὕλημα — девичья авлема) и многие другие.

Особую роль играла музыка для авлосов в воинской жизни. Спартанским воинам была хорошо известна «касторова песня»<sup>52</sup> (καστόρειον μέλος), исполнявшаяся на авлосе и сопровождавшая боевые порядки (Псевдо-Плутарх. О музыке 1140 С, § 26; Поллукс IV 78). Спартанские воины нередко двигались под звуки авлоса, исполнявшего различные «марши»: «эмбатерион мелос» (ἐμβατήριον μέλος — походный марш) и «эноплион мелос» (ἐνόπλιον μέλος — буквально: вооруженная музыка)53 (Афиней IV 184 F и XIV 630 F). Последняя авлема благодаря развитой форме и продолжительности звучания иногда даже называлась «эноплион номос». Гесихий упоминает и некое сочинение для авлоса, называвшееся «адонисово» (άδώνιον): «Эмбатерий, авлировавшийся спартанцами» (τὸ παρὰ τοῖς Λάκωσιν αὐληθέν έπιβατήριον). Очевидно, в воинской лагерной жизни, когда не требовалось особо громкого звука, авлос также находил применение. Другое дело — во время походов или непосредственно в сражениях, когда звучание инструмента должно было «перскрыть» многоголосый гул битвы. Здесь авлос уступал сальпинге<sup>54</sup>. Однако в других ситуациях можно было с упехом использовать и авлос. В «Палатинской антологии» (VI 151) сохранилось

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> См. выше о разновидности авлоса, называвшегося «гинграс».

<sup>52</sup> Кастор и его брат Полидевк считались покровителями Спарты и спартанского войка. Согласно мифу, они совершили много героических деяний.

<sup>53</sup> См. также § 4.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> См. § 6 настоящей главы.

стихотворение некого Тимна (его время жизни неизвестно), в котором он описывает, как один из авлетов, служивший в войсках, после ухода со службы принес свой инструмент в качестве подношения в дар храму Афине Илионской:

Μίκκος ό Πελλαναΐος Ένυαλίου βαρὺν αὐλὸν τόνδ' ἐς ᾿Αθαναίας ἐκρέμασ' Ἰλιάδος, Τυρσηνὸν μελέδαμα, δι' οὖ ποκα πόλλ' ἐβόασεν ώνὴρ εἰράνος σύμβολα καὶ πολέμου.

Здесь Афине Илинойской подвесил Микк Паленский 55 Низкий авлос Эниалия 56, тирренского попечения 57, которым муж некогда громко возглашал Сигнал мира и войны.

Естественно, что активное развитие авлетического искусства не могло не сопровождаться техническим усовершенствованием авлоса. Несмотря на то что сохранившиеся сведения по этому вопросу крайне скупы и почти всегда противоречивы, они дают возможность предполагать, что в период древнегреческой классики авлос серьезно был усовершенствован. Именно в это время некий Диодор из Фив, упоминаемый Поллуксом (IV 80), увеличил количество отверстий для пальцев на бомбиксе и сделал авлос «многодырчатым» (πολύτρητος). Прежде же, по свидетельству того же автора, он имел всего 4 отверстия. Тогда же в среде опять-таки фиванских авлетов, слава которых гремела по всей Элладе, была значительно увеличена длина бомбикса. Одновременно с этим мастера изобрели металлические втупки (также называвшиеся «бомбиксами»), изготавливавшиеся из меди и бронзы. Благодаря этим приспособлениям можно было закрывать и открывать отверстия для пальцев. Об этом сообщает грамматик Аркалий (Об акцентах), деятельность которого историки связывают с IV веком. Такие усовершенствования способствовали

55 Специалисты предполагают, что Микк — карийское имя, а Паллена — город в греческой области Ахайе.

57 То есть тирренского происхождения или производства.

Почти в то же самое время в Древней Элладе получили известность две школы авлетов, соперничавших между собой. Одну из них возглавлял фиванец Антигенид. Словарь «Свида» сообщает, что он начинал свою карьеру как авлет, аккомпанировавший певцам, но потом стал успешно выступать в качестве солиста, которого приглашали владыки Древнего мира на пиры и прочие увеселения. Впоследствии Антигенид прославился как новатор, относившийся с пренебрежением к успеху у широкой публики. А это очевидное свидетельство того, что исполнителя и композитора больше волновал художественный уровень воплощения творческого замысла, нежели его восприятие публикой, — черта, отличающая подлинных новаторов.

Об авлете Дорионе, главе авлетической школы, соперничавшей с той, которую возглавлял Антигенид, не сохранилось почти никаких сведений (до предела скупые упоминания см.: Афиней VIII 337 В и X 435 В). Известно только следующее (Псевдо-Плутарх. О музыке 1138 В): «.. так как последователи Дориона презирают стиль (τρόπου καταφρούντων) Антигенида, то они не пользуются им, а последователи Антигенида по той же самой причине [отвергают стиль] Дориона»<sup>58</sup>.

Тогда же прославился авлет-виртуоз Исмений, восхищавший современников и своей музыкой, и ее исполнением (Плутарх. Изречения царей и полководцев 174 Е-F; Диоген Лаэртский VII 1, 125). Его соперником был другой выдающийся авлет Дионисодор, который, по словам Диогена Лаэртского (IV 4, 22), гордился, что «его игры никто [не слышал] ни на триере, ни у родника»,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Эниалий — буквально: воинственный. Эниалий — эпитет бога войны Ареса. В русском переводе авлос почему-то превратился в *трубу* (?!) (Греческая эпиграмма. СПб., 1993. С. 302). Очевидно, переводчику трудно было представить авлос в воинской жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Никого не должно смущать, что здесь понятие стиль выражается словом «тропос» (τρόπος), а не как у Платона и Аристотеля — «гармония» (άρμονία). Эти строки написаны в совершенно иную эпоху, отдаленную от времен «высокой классики» многими столетиями.

намекая, очевидно, на аристократизм своей публики и противопоставляя ее простым слушателям Исмения.

В то же самое время пленял своим искусством Телефан Мегарский (по другим сведениям — Самосский), которому даже был воздвигнут памятник по дороге из Мегары в Коринф (Павсаний I 44, 6). В «Палатинской антологии» (VII 159) сохранилась эпитафия поэта Никарха, посвященная этому Телефану. Его профессиональный дар ставится в один ряд с талантами Орфея, Гомера и Нестора — старейшего участника Троянского похода, красноречивого оратора и мудрого старца, к советам которого все прислушивались:

Όρφεὺς μὲν κιθάρα πλεῖστον γέρας εἴλετο θνητῶν, Νέστωρ δὲ γλώσσης ἡδυλόγου σοφίῃ τεκτοσύνῃ δ΄ ἐπέων πολυΐστωρ θεῖος "Ομηρος, Τηλεφάνης δ' αὐλοῖς, οῦ τάφος ἐστὶν ὅδε.

Орфей к кифаре больше всех смертных получил дар, Нестор — к мудрости сладозвучной речи, К искусству сказаний — многознающий божественный Гомер, Телефан же, могила которого здесь, — к авлосам.

Тот же поэт Никарх написал эпитафию, посвященную другому авлету — Дорофею (Палатинская антология XVI 7). Кроме отдельных биографических сведений о музыканте, по ее содержанию можно узнать и тематику сольных пьес, сочинявшихся и исполнявшихся Дорофеем. Из этой эпиграммы следует, что он играл такие произведения, которые ныне относятся к «программной музыке», то есть инструментальные сочинения, призванные в звуках воплотить конкретные образы или сюжеты. Его пьесы для авлоса посвящены событиям Троянской войны. В эпиграмме упоминаются «дарданцы» — жители города Дардания, располагавшегося близ Геллеспонта и основанного, по преданию, царем Дарданом, от которого вели свою родословную троянцы. Здесь же мелькают воспоминания о знаменитом деревянном «троянском коне», с помощью которого ахейцы проникли в Трою:

59 Мегарида — область между Коринфским и Саронским заливами.

60 Ныне — пролив Дарданеллы.

Σύμφωνον μαλακοῖσι κερασσάμενος θρόον αὐλοῖς Δωρόθεος γοεροὺς ἔπνεε Δαρδανίδας, καὶ Σεμέλας ὡδῖνα κεραύνιον, ἔπνεε δ΄ ἵππου ἔργματ', ἀειζώων ἀψάμενος Χαρίτων μοῦνος δ' εἰν ἱεροῖσι Διωνύσοιο προφήταις Μώμου λαιψηρὰς ἐξέφυγε πτέρυγας, Θηβαῖος γενεήν, Σωσικλέος ἐν δὲ Λυαίου νηῷ φορβειὰν θήκατο καὶ καλάμους.

Смешивая в нежных авлосах согласованное звучание, Дорофей играл горе дарданцев и Семелы роды с молнией <sup>61</sup>, Играл он подвиг коня, касаясь вечно живущих харит. Единственный среди священных вестников Диониса, Он избежал Мома <sup>62</sup> быстрых крыл, Родом он фиванец, [сын] Сосикла, в храме Лиэя <sup>63</sup> он форбею установил и каламосы <sup>64</sup>.

Таким образом, авлеты стремились своим искуством воплотить знаменитые и сложные события. А это предполагало непростую ткань музыкального материала. Вообще, следует отметить, что античные музыканты часто обращались к тому жанру, который в наше время называется «программной музыкой».

Творчество и исполнительская деятельность блестящей плеяды древнегреческих авлетов являлась отражением популярности и широкого распространения музыки для авлоса. Этот инструмент использовался не только как сольный, но и как ансамблевый. Например, дуэт двух авлосов назывался «диавлия» (διαυλία). Авлос нередко выступал в ансамбле с кифарой или лирой (уже не говоря об упоминавшейся выше авлодии, когда авлос сопровождал пение). Самые известные из таких жанров — «энавлос кифарисис» (ἔναυλος κιθάρισις), «мениямб» (μηνίαμβος) и

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Согласно мифу, громовержец Зевс явился Семсле, уже беременной Дионисом, в сверкании молний, испецеливших смертную Семелу. Но Зевс спас еще не родившегося младенца, которого зашил себс в бедро и доносил.

<sup>62</sup> Мом — божество злословия.

<sup>63</sup> Буквально: освободитель от забот — эпитет Диониса.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Совершенно очевидно, что упоминание здесь *каламоса* (тростник) просто является поэтической метафорой, подразумевающей все тот же авлос.

«париямб» ( $\pi \alpha \rho_1 \alpha \mu \beta_1 c_1^{65}$ ). Авлос, применявшийся в ансамбле с кифарой, именовался «кифарным авлосом» (κιθαριστήριος αὐλός), что подтверждается Поллуксом (IV 81): «Кифарные же [авлосы так названы] потому что [как] показывает [их] название, они аккомпанировали кифарам» (κιθαριστήριοι δέ καὶ τοὕνομα διότι κιθάραις προσηύλουν διδάσκει). Авлос успешно применялся и для сопровождения хоров. Причем в музыке, предназначенной для театра, он был обязательным инструментом и на протяжении длительного исторического периода — единственным. Ведь театр, ведущий свое происхождение от дионисийского дифирамба, издавна пользовался авлосом, который, по общепризнанному мнению, рассматривался как инструмент дионисийский. Затем, как инструмент, аккомпанирующий хору, он постепенно начал выходить за границы амфитеатра. Известно, что песня женщин, просеивающих зерно, носившая название «пистикон» (πιστικόν), сопровождалась авлосом (Поллукс IV 56). В развернутых хоровых формах авлос нередко исполнял интерлюдии между хоровыми построениями, что называлось «диавлион» (διαύλειον), как об этом сообщается в словаре «Свида».

Столь многообразное применение музыки для авлосов предопределило и специализацию авлетов. Так, авлет, сопровождавший религиозные обряды, именовался «гиеравл» (iepaingle condition cond

Однако это не означает, что авлеты не могли менять свои «специализации» или сочетать несколько направлений в своей исполнительской работе. Все зависело и от квалификации музыканта, и, конечно, от многочисленных житейских обстоятельств.

65 Эти жанры уже упоминались в § 2 настоящей главы.

СИРИНГА или СИРИНКС (σῦριγξ, от глаголов συρίζειν или συρίττειν - свистеть). Сиринга считалась инструментом пастухов 66. Именно об этом упоминается в «Илиаде» (XVIII 526) Гомера: «пастухи, наслаждающиеся сирингой» (νομῆες τερπόμενοι σύριγξι).

Основной частью конструкции сиринги был «каламос» (ка́дарос — тростник) с несколькими отверстиями для пальцев. Звук извлекался при вдувании воздуха непосредственно в трубку, без какого-либо мундштука. Поэтому в Древней Элладе термин «сиринга» обычно использовался для обозначения любых духовых инструментов, лишенных мундштука. Учеными высказывалось предположение, что некоторые сиринги обладали мундштуком. Если даже такие случаи и имели место (что вряд ли может быть подтверждено источниками), то и они не представляли характерный тип древнегреческих сиринг.

Для производства сиринг использовался тонкий тростник, называвшийся «донакс» (δόναξ). В источниках даже утверждается, что сиринги делались из тонкого донакса, тогда как авлосы — из более толстого тростника. Поэтому сиринги нередко назывались просто «донаксами» (Афиней III 90 D). Они имели очень небольшой диапазон, как правило, ограничивающийся высоким регистром. По свидетельствам самых различных античных авторов можно заключить, что звуки сиринг были свистящими.

Сиринги подразделялись на две основные разновидности. Обычная одинарная сиринга называлась «монокаламое» (μονοκάλαμος - одинарный тростик). Наряду с таким инстру-

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Подобно тому как авлос зачастую неверно называется флейтой (см. гл. II, § 4, сноска 8), так и сирингу, стараясь приблизить ее к современности, иногда называют «флейтой Пана», поскольку аркадский бог лесов и рощ Пан, с которым миф связывает изобретение сиринги (см. далее), был и покровителем настухов.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Тростник такого же качества использовался и для изготовления пластинки, поддерживавшей мембрану звукового ящика многих струнных инструментов (см. гл. II, § 2).

ментом существовал и «поликаламос» (πολυκάλαμος — многоствольный тростник). Он представлял собой соединение ряда сиринг неодинаковой длины, лишенных отверстий для пальцев и скрепленных друг с другом воском. Причем верхние окончания трубок устанавливались ровно, по одной горизонтальной линии (в противном случае звукоизвлечение было бы затруднено). Нижние же окончания трубок образовывали особый изгиб, напоминавший «крыло птицы». Как пишет Поллукс (IV 69), сиринга «подобна крылу птицы» (ώς ὄρνιθος πτέρυγι).

Каждая трубка монокаламоса, естественно, могла воспроизводить лишь один звук. Иногда использовались монокаламосы с трубками одинаковой длины. Для того чтобы на таком инструменте можно было издавать различные звуки, каждая из трубок на какую-то часть заполнялась воском. Благодаря этому уменьшалась длина вибрирующего столба воздуха. Поликаламосы могли объединять различное количество трубок. Полукс (VIII 72) упоминает пятиствольную сирингу (πέντεσύριγξ), а византийский трактат «Святоградец» (95, 28-29) — десятиствольную (δεκακάλαμος). Но чаще всего поликаламос был семиствольным.

В связи с тем что внешний вид поликаламоса с сирингами различной длины напоминал крыло птицы (см. выше), следует обратить внимание, что в византийских источниках (Анонимы Беллерманна 17; Святоградец 96, 8 и 13, а также 97, 5 и 7), основывающихся на недошедших до нас античных свидетельствах, упоминается духовой инструмент «птерон» (πτέρον — буквально: перо, крыло). Вполне возможно, что это — одна из разновидностей поликаламоса или особое его название.

Сиринга — один из самых архаичных инструментов. Наиболее популярный миф о ее происхождении связан с Паном (Овидий. Метаморфозы I 689–713), козлоногим богом лесов и рощ. охранителем стад и покровителем пастухов и охотников. Влюбившись в нимфу Сирингу и не вызвав в ней ответного чувства. Пан стал преследовать ее, а та бежала от него через поля и леса.

Скорее всего, традиция именно этого мифа способствовала тому, что в некоторых греческих источниках (см., например, греческий алхимический трактат, приписывающийся некому Зосиму и датирующийся VII-VIII веками) сиринга именуется «пандурой». Для того чтобы появилась возможность перенести название струнного инструмента «пандура»<sup>69</sup> на духовой, понадобилась небольшая «этимологическая хитрость»: заменить прилагательное среднего рода «пан» ( $\pi\hat{\alpha}v$  — ece) на так же звучащее имя козлоногого бога Пан (Παν), и в сочетании с эпическим множественным числом (τὰ) δοῦρα (от τὸ δόρυ — дерево) получилось «деревья Пана» вместо верного «полностью сделанное из дерева». В результате сиринга в качестве изобретения Пана смогла именоваться «пандурой». Исидор из Севильи (III 21, 8) также именует сирингу «пандурой» и поясняет это название таким образом: «Пандура названа по [имени своего] изобретателя, о котором Вергилий [говорит]: "Пан первый ввел соединение воском многих тростников"» (Pandorius ad inventore vocatus, de que Virgilius: Pan primus calamos cera conjungere plures instituit...). To было также следствием влияния неверного толкования этимологии слова «пандура».

Вместе с тем в античной мифологии создание сиринги приписывалось не только Пану. Так, по одной версии мифа монокаламос (т. е. одноствольная сиринга) был изобретен Гермесом, а поликаламос (многоствольная сиринга) — не то Силеном, самым старым из сатиров из свиты бога Диониса, не то фригийским авлетом Марсием (Афиней IV 184 А). По другой же версии, создателем поликаламоса была Великая Мать богов Кибела, одно из важных божеств племен Малой Азии (Диодор Сицилийский III 58, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Об этом памятнике см.: *Герцман Е.* Византийское музыкознание. Л., 1988. С. 157. *Его же*. Тайны истории древней музыки. С. 175, 375–376, 439, 440.

<sup>69</sup> См. § 7 настоящей главы.

#### § 6. Сальпинва и букцина

Сальпинга или Сальпингс (σάλπιγξ) — древнегреческая труба, известная в нескольких разновидностях. Одна из них изготавливалась из рогов животных и имела несколько загнутую форму; нередко она именовалась «рогом», «рожком» (κέρας). Иногда сальпинга делалась из слоновой кости. Так, один из уцелевших ее древних образцов, хранящихся сейчас в Бостонском музее изящных искусств, состоит из 13 вставленных друг в друга секций, изготовленных из слоновой кости. Но чаще всего сальпинга делалась из меди и железа. По свидетельству Поллукса (IV 85), сальпинга имела костяной мундштук. Он же сообщает. что некий Молокр, живший при Птолемее IV (его правление датируется историками 222-205 годами до н. э.) «трубил в две сальпинги» (αὐλήσαντα δύο σάλπιγξιν). Насколько же были распространены такие двойные трубы — остается неизвестно. Сальпинга могла воспроизводить только начальные гармоники обертонового ряда<sup>70</sup>.

Она активно применялась в общественной, религиозной и. особенно, в воинской жизни. Впервые в античной литературе сальпинга упоминается в гомеровской «Илиаде» (XVIII 219), когда наступает решающий момент штурма стен Трои и поэту необходимо было передать ужасающий шум битвы:

> ώς δ' ὅτ' ἀριζήλη φωνή, ὅτε τ' ἴαχε σάλπιγξ άστυ περιπλομένων δηίων ύπο θυμοραϊστέων.

Словно зычный голос, словно сальпинга гремит, опустошая град, окруженный губителями.

Судя по источникам, длительное время воинский обиход был главной сферой применения сальпинги. Она считалась даже инструментом бога войны Ареса. В шуме и грохоте битвы.

έν αύτοῖς τοῖς ἀγῶσι διὰ λόγων πολλάκις ἀποδοκιμάζει παραγγέλματα ώς βλάψοντα, εί τοῖς ὁμοφώνοις των πολεμίων διαγνωσθείη. σύμβολα, ὄργανον μὲν ἀρήιόν τε καὶ καταπληκτικόν μεταχειριζομένη τὴν σάλπιγγα...

...в самих сражениях и в [друκαὶ τοῖς κινδύνοις τὰ μὲν гих] опасных предприятиях приказы словами часто исключаются как мешающие, если они узнаются врагами, говорящими на том же διὰ μουσικής δὲ ποιείται τὰ языке; благодаря же музыке создаются сигналы, [особенно] когда пользуются сальпингой, аресовым и нагоняющим страх инструментом...

Поллукс (IV 86), оставивший нам наиболее важные сведения о сальпинге, сообщает о неком «воинском» (πολεμιστήριον) мелосе. Он подразумевает ряд небольших трубных сигналов, посредством которых передавались те или иные распоряжения. Первый из них — это «вступительное» (έξορμητικόν) — сигнал, звучавший как призыв к выступлению в поход, а в лагерной жизни — к угреннему подъему. Второй мелос — «призывное» (παρακελευστικόν), трубившееся как знак начала сражения. Третий — «отбойное» (ἀνακληστικόν) — сигнал, приказывающий войскам выйти из сражения. И наконец, -- «отдыхающее» (άναπαυστήρον), разрешающее привал.

В «Палатинской антологии» (VI 46) сохранилось четверостишие Антипатра Сидонского о том, как бывший армейский трубач, некий Ференик, принес в дар храму Афины свою трубу. Поэт именует ее «жрицей Эниалия и Ирены», то есть рассматривает свой инструмент как служителя богов войны и мира. А само звучание сальпинги характеризует как «варварское»:

<sup>70</sup> Обертоны (частичные тона) имеются в спектре почти всех музыкальных звуков и образуются в результате колебаний источника звука. В духовых инструментах — это вибрирующие части столба воздуха. Такое свойство каждого тона используется в конструкциях духовых инструментов и при игре на них.

Τὰν πρὶν Ἐνυαλίοιο καὶ Εἰράνας ὑποφᾶτιν, μελποῦσαν κλαγγὰν βάρβαρον ἐκ στομάτων, χαλκοπαγή σάλπιγγα, γέρας Φερένικος 'Αθάνα, λήξας καὶ πολέμου καὶ θυμέλας, ἔθετο.

Прежнюю Эниалия и Ирены жрицу, Издающую варварское звучание из [своих] уст. Медную сальпингу поставил Ференик в дар Афине, Окончив [труд] для войны и мира.

Существует и другой вариант этого четверостишия (Палатинская антология VI 159), в котором тот же Ференик преподносит свою трубу Афине-Тритониде<sup>71</sup>. Здесь сальпинга представлена как инструмент, обладающий звучанием «ревущих гласов» (ἐριβρύχων κελάδων):

Α πάρος αίματόεν πολέμου μέλος έν δαΐ σάλπιγξ καὶ γλυκὺν εἰράνας ἐκπροχέουσα νόμον, άγκειμαι, Φερένικε, τεὸν Τριτωνύδι κούρα, δώρον, έριβρύχων παυσαμένα κελάδων.

Я, сальпинга, прежде кровавый мелос на пире войны И сладкого мира ном 12 издававшая, Возложена, Ференик, [в качестве] твоего дара Тритониде-деве, Прекратив [звучание] ревущих гласов.

Сальпинга была обязательной участницей шествий победителей. Она также часто применялась в религиозных культах: иногда для сопровождения ритуальных плясок, а иногда — для звукового оформления жертвоприношений. Кроме того, сальпинга нередко использовалась глашатаями, чтобы с помощью се громких и резких зуков привлечь внимание к сообщаемому известию. Сальпинга также звучала на многочисленных состязаниях: соревнующие вызывались сальпингой, после звуков которой глашатай выкрикивал имя нового участника агона. Поллукс (IV 86) передает такую легенду о причинах введения сальпинги в древние соревнования:

Έρμων ἦν κωμωδίας ύποκριτής λαχών δὲ μετά πολλούς ὁ μὲν ἀπῆν τοῦ θεάτρου, της φωνης αποπειρώμενος, τῶν δὲ πρὸ αὐτοῦ να μέν ὁ κῆρυξ ἀνεκαλεῖτο. ό δ' ούχ ύπακούσας, ζημία πληγείς, είσηγήσατο λοιποῦ τῆ σάλπιγγι τοὺς άγωνιστάς άνακαλείν. καί τὸ μὲν [Ἐπιστάδην] πιγγι διικνούμενον.

Гермон был комедийным актером. Вытянув жребий [выступать] после многих [других], он отсутствовал в театре, поскольπάντων ἐκπεσόντων "Ερμω- ку [где-то] упражнял свой голос. Так как все, кто [должен был выступать] до него, не явились, глашатай вызвал Гермона. Он же не слышал и был наказан. В ретоу зультате было постановлено, что σαλπιγκτήν παραφέρειν είς соревнующиеся вызываются сальπεντήκοντα στάδια τῆ σάλ- пингой. [Теперь для этой цели] специально выставляется сальпинксист, покрывающий [звучащей] сальпингой до 50 стадий.

Если учесть, что стадия составляет 184,97 метра, то, значит, античная сальпинга была слышна на расстоянии более чем 9 километров. Можно только догадываться, какой громадной силы был звук этого инструмента.

По сведениям, сообщаемым Афинеем (IV 184 A), сальпинга изобретение этрусков. Приводящиеся Поллуксом (IV 85) эпитеты, характеризующие звук сальпинги, весьма знаменательны: «гудящий, шумящий, грохочущий, громкий, мощный, сильный, суровый, величавый, неистовый, страшный, плотный, массивный, жесткий, необузданный, ужасающий, вносящий смятение, боевой, воинственный» (βόμβον καὶ θόρυβον καὶ κτύπον, ὄρθιον, ερρωμένον, ρωμαλέον, βαρύ, σεμνόν, σφοδρόν, φρικώδες, έμβριθές, στερεόν, βίαιον, τραχύ, ἐκπληκτικόν, ταραχῶδες, πολεμιστήριον καὶ ἐμπολέμιον).

Тот же Поллукс (IV 89) рассказывает, что когда некий мегарец Геродор играл на сальпинге, то «к нему трудно было подойти тем. кто пугался громадной силы звука» (χαλεπὸν ἢν αὐτῷ πλησιάζειν πληττομένους διά μεγέθος πνεύματος). Резкий звук сальпинги производил жуткое впечатление. Не случайно именно ее звучание стало олицетворением призывных звуков 7 апокалиптических ангелов, возвещающих новозаветные пророчества (Откровение

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Тритонида — озеро в Ливии, связанное с легендой о рождении Афины.

<sup>72</sup> Об инструментальных жанрах нома см. § 2, 4 настоящей главы.

Иоанна 8: 7; 10, 12; 9: 1, 13). По представлениям ранних христиан ее звук, заглушающий все остальные звуки мира, должен прозвучать в час Страшного суда (Кор. 15: 25; Фес. 4: 16).

Однако эти звуковые качества сделали невозможным участие сальпинги в «высоком» музыкальном искусстве. Слишком груб был ее звук, слишком неэстетичен его тембр, и очень ограниченное количество звуков способен был извлекать этот инструмент.

Исполнитель на сальпинге назывался «сальпингсистом» (σαλπιγκτής или σαλπιστής), а сальпингсист, принимавший участие в религиозных обрядах, — «священным сальпингсистом» (τὸ ἱερὸς σαλπιγκτής).

БУКЦИНА (греч.: βυκάνη; лат.: buccina). Название инструмента могло произойти от двух значений слова bucca: либо — шека, как ассоциация с «надутыми щеками» музыканта, играющего на инструменте, либо — горлан, как нередко называли в Древнем Риме исполнителей на духовых инструментах. Это римский тип рога или трубы. Описание устройства букцины не сохранилось. Плиний Старший (Естественная история IX 33, 103) обращает внимание читателя только на загнутую форму букцины (ad bucinum recurvis). Такая форма инструмента засвидетельствована и другими письменными памятниками. Вероятно, прототипом букцины был пастушеский рожок, впоследствии превратившийся в загнутую трубу, изготовлявшуюся из рогов животных, а позднее — из меди.

На букцине можно было извлекать только начальные гармоники обертонового ряда. Не исключено, что в практике использовалось несколько типов букцин различного объема и длины трубки, издававших неодинаковые «основные» звуки. Свидетельства современников говорят о том, что звуки букцины были устрашающими, но приглушенными и хриплыми.

Звуками букцин в Древнем Риме собирали плебеев на народное собрание. Изредка раздававшиеся по ночам звуки этого инструмента охраняли храмы особо почитаемых богов. Наибольшее распространение букцина получила в римской армии (Вергилий Энеида XI 474—478; Аммиан Марцелин. Книги деяний XXI 12.5; XXVI 4, 5 и др.). Нередко букцина подавала сигнал к началу сражения или атаки (в последнем случае она часто звучала вместе

### § 11. Ударные инструменты

Кимвал (греч.: κύμβαλον, множественное число кύμβαλα, лат.: cymbalum) — древний ударный инструмент, состоящий из двух полых полусферических металлических пластинок. Поэтому чаще всего название инструмента используется во множественном числе. В Древней Элладе этот инструмент нередко именовался «бакиллион» или «бабулион» (βακύλλιον или βαβούλιον). Относительно его Гесихий пишет очень скупо и по тексту невозможно узнать никаких подробностей: «кимвал, бакиллион [или] бабулион — разновидность музыкального инструмента» (κύμβαλον βακύλιον, είδος ὀργάνου μουσικοῦ). Обычно кимвалы звучали во время религиозных обрядов и в основном в культах, пришедших в Элладу из Малой Азии — в культе Великой Матери богов Кибелы и Диониса. Отсюда исследователями делается вывод, что кимвалы, скорее всего, азиатского происхождения. Кроме того, кимвалы совместно с тимпанами (см. далее) использовались античными мимами, которых называли «магодами» (μαγωδοί) (Афиней XIV 621 B-D), изображавшими развратников и сводников ...

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Магоды с тимпанами и кимвалами в руках изображали, как сообщается в указанном месте сочинения Афинея: «все, что вне благопристойности, иногда играя женщин, развратников и совратителей, а иногда пьяного мужчину, являющегося на гульбище к возлюбленной» (...πάντα ποιεῖ τὰ ἔξω κόσμου, ὑποκρινόμενος ποτὲ μὲν γυναῖκας [καὶ] μοιχοὺς καὶ μαστροπούς, ποτὲ δὲ ἄνδρα μεθύοντα καὶ ἐπὶ κῶμον παραγινόμενον πρὸς τὴν ἐρωμένην).

Кимвалы могли быть различных размеров — как большие, так и маленькие. Исполнитель на кимвалах именовался «кимвалист» или «кимвалокруст» (κυμβαλιστής или κυμβαλοκρούστης), а исполнительница — «кимвалистриа» (κυμβαλίστρια).

Тимпан (греч.: τύμπανον. от глагола τύπτειν — бить, ударять; лат.: tympanum) — еще один древний ударный инструмент, состоящий из круглого обруча, обтянутого с обеих сторон мембраной, выделанной из шкуры животного или кожи. В трагедии Еврипида «Елена» (1347) упоминаются «тимпаны, обтянутые кожей» (τύμπανά... βυρσοτενῆ). Круглая форма античного тимпана засвидетельствована Пиндаром (Дифирамб 2), упоминающим «круги тимпанов» (ро́цвої тоµπάνων), и сосудом V века до н. э. с изображением танцующей и играющей на тимпане менады (Национальный археологический музей в Неаполе). Такую же форму тимпана подтверждает и Гесихий: «тимпаны — это кожаное шумное решето, ударяемое во время вакхиевых оргий» (то́µπανα τὰ δερμάντινα ρακτήρια κόσκινα, τὰ ἐν Βάκχαις κρουόμενα).

В архаичную эпоху тимпан чаще всего звучал в обрядах. связанных с оргиастическим культом Великой Матери богов Кибелы, который рано слился с культом эллинской богини Реи. Без тимпана не обходились и Дионисийские оргии. В трагедии Еврипида «Вакханки» (58-59) Дионис говорит, что тимпаны «изобретения (εὐρήματα) матери-Рен и мое». В той же трагедии хор рассказывает, что тимпаны — инструмент. сопровождающий свиту Диониса, шествующую из Малой Азии, с горной цепи в Лидии, называвшейся Тмол. Хор возглашает (154-156): «средь пышности златотекущего Тмола мы поем Диониса в сопровождении низкозвучащих тимпанов». В одной анонимной эпиграмме из «Палатинской антологин» (VI 51) рассказывается об обряде поклонения Кибеле. представлявшем собой некую дикую оргию, во время которой жрец по имени Алексис в экстазе оскопил себя. И весь этот варварский ритуал сопровождался соответствующим музыкальным оформлением: кругом слышались «высокозвучные кимвалы, звучание низкозвучных авлосов, ... звучащие тимпаны» (κύμβαλά τ' οξύφθογγα, βαρυφθόγγων τ' ἀλαλητὸν αὐλῶν, ...τυμπανά τ' ἠχήεντα)<sup>74</sup>.

Геродот (IV 76) рассказывает случай, происшедший со скифом Анахарсисом. Путешествуя по миру, он попал в город Кизик, расположенный на малоазийском берегу Мраморного моря. В это время там справляли праздник Матери богов Кибелы. Анахарсис внимательно присматривался к обряду и поклялся: если он благополучно вернется домой, в родную Скифию, то учредит там такой же праздник, какой видел в Кизике. Возвратившись после путешествия, он исполнил свой обет и попытался повторить обряд. Как пишет Геродот, он совершал его «держа тимпан и навесив [на себя] изображение [богини]» (τύμπανόν τε ἔχων καὶ έκδησάμανος άγάλματα). Нужно думать, что тимпан и фигурка богини являлись наиболее яркими внешними атрибутами ритуала и поэтому Анахарсис их хорошо запомнил. Вообще тимпан использовался во многих восточных культах. В Древнем Риме без тимпана не обходился ни один обряд, посвященный египетской богине Исиле.

КРОТАЛЫ (греч.: κρόταλα, ед. число — κρόταλον; лат.: crotalum) — инструмент, состоявший из двух полых раковин или глиняных черепков, либо кусков дерева или металла. Обе части инструмента могли иметь самые различные формы. Звук

<sup>74</sup> Остается только удивляться фантазии переводчика, когда в русском варианте все это оказывается чем-то иным: «гонги, губник тяжелозвучный звонкоголосых флейт... и тимпаны» (пер. Л. Блуменау). Гонги — это, оказывается, кимвалы. А что такое загадочный губник? Флейта — это же, конечно, авлос. Так, из «оркестра», сопровождавшего поклонение Кибеле. верными в таком переводе остаются только тимпаны. Хотя и с ними зачастую обращаются весьма бесцеремонно. Например, в эпиграмме Алкея Мессенского, изданной под заглавием «Жрец Кибелы и Лев» (пер. Ю. Шульц) и в эпиграмме Антипатра Сидонского, названной «"Вакханки" Праксителя» (пер. Л. Блуменау — см.: Греческая эпиграмма. СПб., 1993. С. 189, 211) тимпаны фигурируют как бубен (!?). Но бубен совершенно иной инструмент, отличный от тимпанов. Единственное, что их объединяет, - круглая форма. Но этого еще слишком мало для отождествления инструментов. Ведь не отождествляем же мы скрипку с альтом, виолончель с контрабасом, «эсный» бас с тубой только на основании того, что их внешние формы сходны.

возникал при их ударе друг о друга. Согласно Евстафию Солунскому (Комментарин к «Илиаде» Гомера II, XI 160), кроталы представляли собой «некий предмет из глины, дерева или меди, который, удерживаемый в руках, производит шум» (σκεῦός τι ἐξ ὀστράκου ἢ ξύλου ἢ χαλκοῦ ὁ ἐν χερσί κρατούμενον θορυβεί). Кроталы, как и все указанные предыдушие инструменты, применялись в оргиастических культах Великой Матери богов Кибелы и Диониса. Например, кроталы наряду с другими ударными интрументами всегда ассоциировались с обрядами, посвященными Вакху-Дионису. Когда в трагедии Еврипида «Киклоп» (205) герой хочет убедить мечущихся по орхестре сатиров, что он не Дионис, то не находит ничего более убедительного, как обратить их внимание на то, что вокруг него «нет бряцания кротал меди и тимпанов» (οὐ κρόταλα χαλκοῦ τυμπάνων τ' άράγματα). Однако в отличие от других ударных инструментов кроталы иногда использовались и в обрядах, посвященных исконно эллинским богам (например, в культе Артемиды).

Кроталы имели целую серию разновидностей. Одна из них именовалась «крембалы» (крє́цβαλα). По свидетельству Афинея (XIV 636 D), согласно историку и географу Дикеарху (бывшему некоторое время учеником Аристотеля), крембалы «некогда существовали чаще всего для сопровождения танцев и песен женщин, [как] некоторые определенные [по своим качествам] инструменты. Когда кто-то до них дотрагивался пальцами, они издавали громкое звучание» (ἐπιχωριάσαι... ποτὲ καθ' ὑπερβολὴν εἰς τὸ προσορχείσθαι τε καὶ προσάδειν ταῖς γυναιξὶν ὅργανα τινα ποιά, ῷ ὅτε τις ἄπτοιτο τοῖς δακτύλοις ποιείν λιγυρόν ψόφον). Значит, при игре на крембалах звук извлекался не только при ударе двух частей инструмента друг о друга, но и при постукивании пальцами по их плоскости. Естественно, что при стольразличных двух приемах исполнения возникал и различный как по характеру, так и по силе звук.

Геродот (II 60) описывает подсмотренную им бытовую сцену, в которой используется этот инструмент. Рассказывая об одном из древних праздников египтян, он упоминает такую же трещотку, но называет ее по-эллински кроталами. Этот праздник связан с путс-шествием в город Бубастис, названный, очевидно, в честь египст-

ской богини, изображавшейся с кошачьей головой и отождествлявшейся греками с Артемидой. Так вот. Геродот рассказывает, что во время праздника, когда мужчины и женщины плывут на лодках в Бубастис, «некоторые из женщин, имея кроталы, стучат [ими], а другие авлируют во время всего плавания: остальные же женщины и мужчины поют и хлопают в ладоши» (αί μέν τινες τῶν γυναικῶν κρόταλα έχουσαι κροταλίζουσι, αί δὲ αὐλέουσι κατὰ πάντα τον πλόον, αὶ δε λοιπαὶ γυναίκες καὶ ἄνδρες ὰείδουσι καὶ τὰς χεῖρας κροτέουσι). Не нужно особой фантазии, чтобы представить себе такую сцену, где песня сопровождается своеобразным ритмичным звучанием трещоток-кротал.

Другой вид кротал носил наименование «аскар» (ἄσκαρος). Гесихий сообщает, что аскар — это «разновидность башмаков или небольших сандалий; однако [их называют] кроталами» (γένος ὑποδημάτων ἤ σανδαλίων οἱ δὲ κρόταλα). Скорее всего, это была не обувь, а особое приспособление из дерева или металла, прикреплявшееся к обуви, которое при ударе о землю издавало звук, подобный звучанию грещотки. Такое приспособление, —называвшееся в Элладе «баталон» (βάταλον), в Древнем Риме именовалось «скабеллум» (scabellum или scabillum). Нередко его надевали на обувь авлеты и тибисты, не только игравшие на инструменте, но и одновременно танцевавшие.

Иногда аскар назывался в Элладе «псифирой» (ψιφύρα). Это подтверждает Поллукс (IV 60): «Некоторые считают, что псифира — то же самое. что и [инструмент], называемый аскар» (ἔνιοι δὲ τὴν ψιφύραν τὴν αὐτὴν είναι τῷ ἀσκάρῳ ὀνομαζομένῳ νομίζουσι). Поллукс (Там же) сообщает, что псифира была изобретена ливийцами.

Таким образом, кроталы существовали в виде целой серии разновидностей «ручных» и «ножных» инструментов. Не вызывает сомнений, что все типы кротал обладали разным по качеству и тембру звучанием. В противном случае не требовалось бы столь много их вариантов. В добавление к перечисленным особенностям звучания можно добавить и «меднонизкое» (χαλκοβαρές), упомянутое Антипатром Фессалоникским в одном из своих стихотворений, сохранившихся в «Палатинской антологии» (IX 603).

Систр (греч.: σείστρον, от глагола σείω — дрожу, трясу; лат.: sistrum) — ударный инструмент, изготавливавшийся в форме металлической подковы с рукояткой и свободно прикрепленными к подкове маленькими колокольчиками. Когда такой подковой трясли, то возникало соответствующее звучание. По словам Поллукса (IV 127), систр нередко служил игрущкой, «которой услаждающие кормилицы убаюкивали с трудом засыпающих детей» (τὸ σεῖστρον ὡ καταβαυκαλώσιν αἱ τίτθαι ψυχαγωγοῦσαι τὰ δυσυπνοῦντα τῶν παιδίων). Очевидно, несмотря на то, что основным источником звука в таком инструменте были колокольчики, его звучание не было слишком резким и неприятным, так как оно успокаивало засыпающих младенцев.

Относительно происхождения систра допустимы две версии. Одна из них предполагает, что он попал в Элладу из Египта, где этот инструмент использовался в культовых ритуалах, посвященных богине Исиде. По свидетельству Плутарха (Об Исиде и Осирисе 376 С-D), там систр рассматривался как некое олицетворение одного из своеобразных разновидностей движений. существующих в природе: «Систр показывает: необходимо, чтобы [все] существующее сотрясалось и [чтобы] вращения никогда не прекращались» ('Еμφαίνει καὶ τὸ σεῖστρον, ὅτι σείεσθαι δεῖ τὰ ὄντα καὶ μηδέποτε παύεσθαι φορᾶς). Кроме того, оп сообщает одну из легенд, согласно которой при помощи систра отражали и отталкивали страшного Тифона, считавшегося отпом разрушительных сил и, в частности, землетрясений.

Другая версия появления систра в античном обиходе основывается на свидетельствах, связанных с некой детской игрушкой, сконструированной выдающимся древнегреческим ученым (его жизнь принято связывать с первой половиной IV века до н. э.), пифагорейцем Архитом из Тарента. Аристотель (Политика VIII 6, 1340b 16–18) писал в отношении ее: «...нужно, чтобы дети имели какое-либо занятие и [с этой точки зрения] прекрасной оказалась погремушка Архита» (δεῖ τοὺς παῖδας ἔχειν τινὰ διατριβήν, καὶ τὴν ᾿Αρχύτου πλαταγὴν οἴεσθαι γενέσθαι καλῶς). В словаре «Свида» сообщается: «Выражение "архитова погремушка" [пошло от того], что Архит изобрел погремушку, которая является разновидностью инструмента, производящего звук и шум»

(παροιμία Αρχύτου πλαταγή, ὅτι Αρχύτας πλαταγήν εὖρεν ἥτις ἐστίν εἰδος ὀργάνου ῆχον καὶ ψόφον ἀποτελοῦντος). К сожалению, не сохранилось никаких свидетельств, на основании которых можно было бы судить об устройстве этого изобретения. Но если сопоставить приведенные выше слова Аристотеля и Поллукса, то можно предполагать, что систр и игрушка обладали если не буквально одной и той же конструкцией, то, во всяком случае, очень близкой. Да и из слов античных авторов следует, что и область применения систра и игрушки была одна и та же.

Ο К С И Б А Ф Ы (ὀξύβαφοι — так именовались сосуды, содержащие уксус, уксусники, от όξύς -- острый ) — ударный инструмент, состоящий из серии небольших глиняных трубок или сосудов различной величины. При ударе по ним деревянным прутом возникали звуки различной высоты. Упоминание оксибафов в источниках дается без какого-либо описания их устройства. Например, у Анонимов Беллерманна (17) пишется только следующее: «Оксибафы — [предметы], посредством которых некоторые, ударяя [их, производят] музыкальные звуки» (οἱ ὀξύβαφοι δι' ών κρούοντες τινες μελφδούσιν). Словарь «Свида» принисывает создание оксибафов древнегреческому комедиографу Диоклу: «...говорят, что он придумал гармонию [звуков, издающихся] оксибафами, [сделанными] из глиняных сосудов, которые он ударял деревяшками» (τούτον δὲ φασιν εύρειν καὶ τὴν ἐν τοίς όξυβάφοις άρμονίαν, εν όστρακίνοις άγγείοις, άπερ έκρουεν εν ξυληφίω). Вполне возможно, что в словаре «Свида» комедиограф Диокл перепутан с каким-то музыкантом, носившим то же самое имя. Хотя не исключено, что изобретение этого инструмента действительно принадлежит комедиографу, который активно участвовал в постановке своих комедий, и во время подготовки одной из них были изобретены оксибафы. К сожалению, от творчества Диокла до нас дошла лишь пара фрагментов. Поэтому мы лишены возможности даже гипотетично предположить, в какой из его комедий мог понадобиться инструмент, подобный оксибафам.

Вполне возможно, что оксибафы первоначально являлись одним из тех многочисленных инструментов, которые создавались ради проведения физических экспериментов с сосудами одних и тех же размеров, но заполненных неодинаковым количеством

жидкости. Такие эксперименты осуществлялись древними учеными для изучения акустических явлений. Теперь уже ясно, что при подобных опытах невозможно достичь тех результатов, на которых настаивали древние авторы. Однако их свидетельства интересны для понимания того, как мог возникнуть инструмент, подобный оксибафам.

Передавая пифагорейское предание об опытах с сосудами, Порфирий (Комментарии к «Гармоникам» Птолемея. С. 120, 8-15), пишет, что последователи Пифагора изготавливали

... τρυβλία ή άγγεῖα τῷ ρυθμώ και σχήματι και της αύτης ύλης παρασκευασάμενοι ίσα τὸ μὲν πρῶτον εἴασαν κενόν, τὸ δ' ἔτερον επλήρωσαν είς ύδατος ήμισυ, ώστε τὸν έν τῶ κενῶ ἀέρα διπλασίονα γίνεσθαι τοῦ έχοντος μέχρι τοῦ ἡμίσεως τὸ ὕδωρ. κρουομένων δὲ τῶν τρυβλίων έγίνετο αύτοῖς ή διὰ πασῶν συμφωνία. δῆλον δ', ὅπως καὶ ἡ διὰ πέντε καὶ λοιπαὶ αὐτοῖς ἐγίνοντο. ώσαύτως δὲ καὶ ἐάν τις δίσκους χαλκοῦς ποιήσας διπλασιάση θατέρου έτερον, συμφωνούσι πασῶν.

одинаковые по виду, форме и материалу чаши или сосуды [так, чтобы] один был пустой, а другой наполнен водой наполовину, поэтому в пустом [сосуде] образуется удвоенный воздух, так как другой наполнен водой до половины. Когда же ударяли чаши, то в них образовывалось созвучие октавы. Очевидно, что [при иных заполнениях сосудов] в них возниή διὰ τεσσάρων και αι кали квинта, кварта и остальные созвучия. Точно так же как если бы кто-то, создав медные диски, удвоил бы один [по сравнению] с бій другим, то ударенные они согласовывались бы в октаве.

Конечно, со строго научной точки зрения ничего подобного получить нельзя. Все эти расчеты явились результатом того. что пифагорейцы переносили полученные ими верные результаты от геометрического деления струны в совершенно иную физическую область. Так, при делении струны в отношениях 2:1, 3:2, 4:3 действительно получаются соответственно октава, квинта и кварта. Однако пифагорейцы искренне верили и конечно ошибались, — что те же самые результаты получаются, если использовать аналогичные пропорции в сфере физических явлений: с дисками, величины которых соотносятся подобным образом, или с сосудами, заполненными водой, а также если подвешивать к струнам грузы, массы которых согласуются друг с другом все в тех же отношениях 75. Однако не исключено. что такие эксперименты могли привести к созданию инструмента типа оксибафов.

Вот еще одно свидетельство о почти аналогичном инструменте. В схолии к платоновскому «Федону» (108 D) пишется: «Некий Гиппас изготовил 4 медных диска так, что их диаметры были равны, а толщина первого диска относилась ко второму как 4:3, к третьему — как 3:2 и к четвертому — как 2:1. Ударенные же они давали некое созвучие. И говорят, что Главк, освоив звучание дисков, первый начал играть на них, и благодаря этому занятию еще и ныне рассказывают о так называемом искусстве Главка» (Γλαύκου τέχνη). Таким образом, схолиаст сообщает, что создателем инструмента, состоящего из 4 медных дисков, настроенных определенным образом, является пифагореец Гиппас из Метапонта (он считается «жителем» первой половины V века до н. э.), а первым исполнителем — пифагореец Главк (этот признается более поздним: V-IV века до н. э.). Согласно же свидетельству Евсевия Кессарийского (Против Маркелла I 3), создателем такого набора дисков был сам Главк: «Говорят, что изготовленные им<sup>76</sup> четыре медных диска, благодаря некоторой мелодичности [появляющейся] при ударе, создавали созвучие звуков» (τούς κατασκευασθέντας ύπ' αύτοῦ δίσκους χαλκούς φησι τέσσαρας, πρός τὸ έμμελη τινα της κρούσεως την συμφωνίαν τών φθόγγων αποτελείν)<sup>77</sup>. Τακие диски с отверстиями в середине подвешивались на веревках и ударялись железным или деревянным прутом. И, судя по приведенным сообщениям, древние были уверены, что возникающие звучания являлись квартой, квинтой и октавой.

Кроме того, в античную эпоху были хорошо известны так называемые «эхиа» ( $\mathring{\eta}\chi \hat{\epsilon} \hat{\alpha}$ , от  $\mathring{\eta}\chi \hat{\rho}\zeta$  —  $om38\gamma\kappa$ ), представлявшие собой полусферические вазы различных объемов. Когда по ним

<sup>75</sup> Подробнее об этом см.: Гериман Е. Пифагорейское музыкознание. C. 175-180.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> То есть Главком.

<sup>77</sup> Цит. по изд.: Eusebii Contra Marcellum // Migne J.-P. Patrologiae cursus completus. Series graeca. T. 24. Col. 745.

ударяли, они издавали звуки неодинаковой высоты. Почти аналогичные вазы использовались в античных театрах. Установленные по определенной схеме под сиденьями зрителей по всему амфитеатру, они способствовали трансмиссии голосов актеров и тем самым улучшению акустики (Витрувий. Об архитектуре V 5, 6-8; V 6, 5) <sup>78</sup>. По такому же принципу создавалась и серия колоколов (к $\dot{\omega}$  $\dot{\omega}$  $\dot{\omega}$  $\dot{\omega}$ ), изготавливавшихся из обожженной глины или меди и подвешивавшихся на канатах.

Оксибафы были инструментами подобного рода. Возможно, они были в употреблении достаточно длительное время, так как упоминание о них встречается даже в алхимическом трактате, созданном в Средние века<sup>79</sup>. Кстати, в этом источнике утверждается, что оксибафы могут быть как медными, так и стеклянными.



# Глава III РОЖДЕНИЕ ОРГАНА

Главной и основной задачей настоящей главы является демонстрация свода материалов, имеющих непосредственное отношение к древнейшей истории органа, а точнее, к двум его разновидностям, одна из которых получила наименование гидравлоса (ὕδραυλος, ὑδραύλης, ὕδραυλις — буквально: водяной авлос), а другая — пневматического органа. Поэтому основное слово здесь предоставлено античным источникам, поскольку именно они могут наиболее точно осветить первые шаги инструмента, который впоследствии столь активно развивался в европейской музыкальной культуре.

Однако не следует думать, что история сохранила для последующих поколений достаточное количество сведений, посвященных ранним органам. Как раз наоборот. То, что уцелело от тех далеких столетий, — лишь незначительные и разрозненные сведения, которые зачастую с трудом поддаются анализу, и, конечно, они не в состоянии показать весь процесс становления и дальнейшей эволюции инструмента (это относится как

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Подробнее об этом см.: Герцман Е. Музыка Древней Греции и Рима С. 187-190.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Об этом намятнике уже упоминалось при описании сиринги (см. п. II, § 5 — раздел, посвященный пандуре).

собственно к образцам инструментов, так и к письменным сообщениям о них)<sup>1</sup>.

Вместе с тем, если мы действительно хотим познать судьбу органа, у нас нет другого пути, кроме тщательного и скрупулезного освоения этих уцелевших и до предела скромных античных свидетельств. На их фрагментарность и отрывочность не следует слишком сетовать. Уже давно известно, что неумолимое время и человеческая деятельность не щадят исторических документов. И задача заключается в том, чтобы по сохранившимся крупицам попытаться выяснить логику и особенности происходивших событий и, насколько возможно, понять хотя бы важнейшие принципы действия и конструкции древнейших инструментов. При дефиците же сведений не обойтись без предположений и гипотез, поскольку только так можно попытаться хотя бы частично восполнить пробелы, вызванные отсутствием многих источников. И это также реальность, от которой никуда не уйти. При этом нужно надеяться, что, несмотря на все трудности, каждый очередной шаг в познании отдаленных от нас художественных цивилизаций будет более плодотворным, чем предыдущий, а всякий новый анализ сможет приоткрыть какой-то неизвестный прежде штрих, благодаря чему наши знания станут чугь-чуть ближе к истине. А для всего этого необходимо каждый раз заново осванвать свод сохранившихся свидетельств<sup>2</sup>.

Поллукс (IV 70) упоминает о неком *тирренском авлосе*, устройство которого он описывает в следующих словах после изложения кратких сведений о сиринге:

Τούτφ δέ κατὰ τὸ ἔμπαλιν ἔχων ὁ τυρρηνὸς αὐλός, ἀνεστραμμένη σύριγγι παρεοικώς, χαλκοῦς μέν ἐστιν ὁ κάλαμος, κάτωθεν δ' ὑποπνεόμενος, φύσαις μὲν ὁ ἐλάττων, ὕδατι δ' ὁ μείζων ἀναθλιβομένφ καὶ αὔραν πνεύματος ἀφιέντι. πολύφωνός τις οῦτος αὐλός [ἐστιν], καὶ ὁ χαλκὸς ἔχει τὸ φθέγμα ἰταμώτερον.

Тирренский же авлос является противоположным ей<sup>3</sup>, он подобен перевернутой сиринге; [его] меньшая медная трубка, в которую вдувают снизу, [наполняется] мехами, а большая — водой, вытесняемой и выделяющей дуновение воздуха. Это некий громкозвучный авлос, и медь обладает более сильным звучанием.

Это несколько странное сообщение требует пояснения. Прежде всего, необходимо учитывать, что самым распространенным древнегреческим духовым инструментом был авлос, имевший бесчисленное количество разновидностей<sup>4</sup>. Он был настолько популярен, что название «авлос» (αὐλός) стало родовым для различных духовых мундштуковых инструментов (исключая трубу σάλπιγξ -- сальпингу, которая вообще не использовалась в «высоком» музыкальном искусстве, а только в воинском обиходе, на спортивных и художественных соревнованиях и во время различных государственных и общественных мероприятий). Даже глагол αὐλεῖν (буквально: авлировать) зачастую имел более широкое значение: «играть на духовом инструменте». Таким обра-30м, авлос стал чуть ли не олицетворением всех духовых инструментов. Поэтому нет ничего странного в том, что инструмент, использующий для звукоизвлечения столб воздуха, нагнетаемый не легкими исполнителя, а механическими приспособлениями, также именовался авлосом. В представлении древних он оставал-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Репродукции с античными изображениями органов (на вазах, рельефах, в мозанке и т. д.) опубликованы в целом ряде изданий; см., например Musée Lavigerie. Т. II. Paris, 1899. Pl. XIII; *Déchelette J.* Les vases céramiques ornés de la Gaule Romaine. Т. II. Paris, 1904. P. 289; *Espérandieu É*. Recueil général des bas-reliefs de la Gaule Romaine. T. I. Paris, 1907. P. 146–147; *Alfòldi A*. Die Kantorniaten. Budapest, 1943. Tab. XXXI: 1, 2, 3, 4; XXXII: 12; XXXVII: 1, 2; XXXIX: 8; XLV: 12; LXVIII: 9. Catalogue of Terracottas. Danish National Museum. Kopenhagen, 1941. № 972. Pl. 135. См. также издания, указанные в следующих подстрочных примечаниях, так как в большинстве упоминающихся изданий даются репролукции.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Я бесконечно признателен Нине Александровне Алмазовой, которая любезно взяла на себя труд ознакомиться с рукописью этой главы и сделала ряд ценных замечаний, касающихся не только деталей перевода античных источников, но и их толкования.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Т. е. сиринге, которую Поллукс описывает в предыдущем предложении.

<sup>4</sup> См. гл. II, § 4.

ся пусть своеобразным, но все же авлосом. В дальнейшем мы убедимся в том, что в абсолютном большинстве источников трубы гидравлического органа всегда назывались «авлосами» или «сирингами». Такое терминологическое оформление было совершенно естественным для античного музыкального быта. Оно оказало влияние и на название отдельных частей инструмента. Так, в приведенной цитате Поллукса труба тирренского авлоса называется словом кадацос (каламос), обозначавшим тростник. из которого делались простейшие разновидности авлосов. И хотя труба тирренского авлоса была медной, все равно она именовалась каламосом, а буквально — «медным тростником» (γαλκοῦς ... ὁ κάλαμος) <sup>5</sup>.

Что же касается самого рассказа об устройстве тирренского авлоса, содержащегося в сочинении Поллукса, то совершенно очевидно, что он производит двойственное впечатление. Очень интересное и, безусловно, наглядное представление о нем как о «перевернутой сиринге» помогало античному читателю восстановить в памяти его внешний вид, трудно поддающийся описанию. Действительно, всем хорошо известная простейшая сиринга, состоявшая, по мнению современников, из серии скрепленных воском «авлосов» различной длины, по словам Поллукса (IV, 69). похожа на «крыло птицы»<sup>6</sup>. Такое впечатление складывалось изза того, что составляющие ее конструкцию неодинаковые по размерам трубки «сходились» в одну линию в верхней части чиструмента, у рта исполнителя, а нижние их окончания оказывались выстроенными «по ранжиру», определяемому длиной трубок. Вся же форма инструмента действительно отдаленно напоминала «крыло птицы»:

Αὐλοὶ πολλοί, ἔκαστος ύφ' έκάστω κατά μικρόν ύπολήγοντες είς τὸν ἐλάγιστον από τοῦ μεγίστου, κατά μὲν τὰ στόματα τῶν αὐλῶν μαῦ ακλοςοκ. С другой же сторо-

Много авлосов, понемногу уменьшающихся, один за другим, они уравнены у верхних окончаάπισωμένοι, εκ δε θατέρου ны, из-за неравной длины они μέρους ύπ' αλλήλοις δι' ανισότητα υφεστηκότες, ώς ορνιθος πτέρυγι το σχήμα προσεοικέναι.

стоят один ниже другого, так, что форма похожа на крыло птицы.

Таким образом, тирренский авлос представлялся перевернутым «крылом птицы», поскольку две его трубы были так установлены, что их окончания оказались уравненными в нижних частях, тогда как вверху располагались неодинаковые их края. Однако если инструмент был действительно двухтрубным, то откуда у автора появилась столь уверенная аналогия с формой крыла птицы? Сиринга, обладавшая достаточно большим числом трубок, по своей диаметру соответствовала представлению о птичьем крыле, тогда как «узкий» двухтрубный тирренский авлос — вряд ли. Но это далеко не единственное невразумительное сообщение текста Поллукса.

Из приведенного описания крайне трудно составить какоето определенное мнение об устройстве этого инструмента. Ясно только, что оно включало в себя две трубы (по аналогии с популярным двойным авлосом: δίδυμος αύλός, δίαυλος или δικάλαμος). Все же остальное остается загадочным, так как после знакомства с источником остается непонятно, где и как располагались соответствующие приспособления, связанные с работой мехов, а также откуда и каким образом циркулировал поток воды.

Само же название тирренского (то есть этрусского) авлоса находится в общем для античности смысловом русле. Известно, что изобретение того или иного инструмента зачастую приписывалось не только какому-нибудь племени («фригийский авлос», «лидийский магадис», «дорийская кифара» и т. д.), но даже отдельным областям Эллады. Например, Павсаний (IV 27,7) упоминает даже «беотийские и арголидские авлосы» (αύλων δέ Вοιωτίων καὶ 'Αργείων). Вполне допустимо, что таким образом регистрировалось не только происхождение инструментов, но и географический ареал, в котором чаще всего использовались те или иные их разновидности.

Сообщение Поллукса о тирренском авлосе не подтверждается никакими другими источниками. Однако его не следует отбра-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> В русской версии фрагмента Поллукса я перевел кадащос как «труба». Аналогичным образом этот термин будет переводиться и в других источниках, посвященных органу.

<sup>6</sup> См. гл. II, § 5.

сывать как неверное, поскольку не исключено, что здесь запечатлен чудом уцелевший от древнейших времен след простейшего вида инструмента, из которого впоследствии развился более сложный и более усовершенствованный гидравлос. В пользу такого предположения говорит хотя бы то, что на Среднем Восгоке издавна были известны инструменты, напоминающие древнегреческую сирингу, но с мехами, приводившимися в действие ногами. И в этом случае не имеет никакого значения, знал ли о тирренском авлосе тот александрийский инженер, которому абсолютное большинство источников приписывает создание гидравлоса (см. далее). Истории известно бесчисленное множество примеров, когда один и тот же механизм по несколько раз конструировался в различные времена и в различных местностях, а его изобретатели даже не догадывались, что приоритет уже не принадлежит им. Поэтому процитированный фрагмент Поллукса еще требует самого тщательного изучения<sup>8</sup>, поскольку впоследствии он сможет внести ясность в вопрос: было ли изобретение гидравлоса лишь одним из этапов эволюции от простейших форм инструмента к сложному, или он возник внезапно в результате некого озарения? До сих пор ни сторонники первой точки зрения<sup>9</sup>, ни приверженцы второй 10 не рассматривали в этом аспекте сообщение Поллукса о тирренском авлосе.

# § 2. Архимед или Ктесибий?

Знаменитый христианский писатель Тертуллиан (его жизнь сейчас принято датировать ок. 160 после 220 года) верил, что гидравлос был создан величайшим математиком и физиком древности Архимедом из Сиракуз (историки даже указывают точный год его рождения и смерти: 287-212 годы до н. э.). В своей «Книге о душе» (§14) он писал<sup>11</sup>:

Specta portentosissiomnia.

Посмотри на восхитительную mam Archimedis munifi- щедрость Архимеда; я говорю о гидcentiam, organum hydrauli- равлическом инструменте: столько cum dico, tot membra, tot членов, столько частей, столько соpartes, tot compagines, tot единений, столько каналов для звуitinera vocum, tot compen- ков, столько [приспособлений] для dia sonorum, tot commercia сокращений звучаний, столько соотmodorum. tot acies tibia- ношений гармоний, столько рядов rum, et una moles erunt  $mpy\delta^{12}$ , a вместе они будут представлять собой одно огромное устройство.

В распоряжении науки сейчас нет других подтверждений того, что создателем гидравлоса действительно был Архимед. Поэтому при первоначальном знакомстве с этим сообщением возникает мысль о том, что оно является лишь следствием широко распространенного в Древнем мире мнения, что у каждой вещи должен быть свой «первый изобретатель» (πρώτος εύρετής) и общеизвестного преклонения перед выдающимися авторитетами прошлого, когда вокруг их имени формировались многочисленные легенды, а им приписывались даже те свершения, к которыми они не имели никакого отношения. Вспомним хотя бы ореол, которым были окружены имена Пифагора и Аристотеля, Геродо-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cm.: Sachs C. The History of Musical Instruments. P. 143. Plate VIIIc. Подробнее о ранних формах органа на Древнем Востоке см.: Farmer II. G. The Organ of the Ancients: from Eastern Sources, Hebrew, Syriae and Arabic London, 1931.

Вряд ли плодотворно считать, что Поллукс лишь «по какой-то необъяснимой причине» называет гидравлос этрусским авлосом (West M Ancient Greek Music. Oxford, 1992. P. 114, note 152), и это несправедливо хотя бы потому, что нет никакой уверенности в том, что под этим названи ем подразумевается именно гидравлос, а не какая-то предписствовавшая ему разновидность инструмента.

См., например: Schlesinger K. Researches into the Origin of the Organs of the Ancients // Sammelbände der Internationalen Musikgesellschaft II, 1900 1901. P. 167-202.

<sup>10</sup> Drachmann A. Ktesibios Philon and Heron. A Study in Ancient Pneumatic (Acta historica scientiarum naturalium et medicinalium. Edidit bibliotheca universitatis Haumensis. Vol. IV). Copenhagen, 1948. P. 13-15. 134

<sup>11</sup> Tertulliani Quinti Septimii Florentis Liber de anima // Patrologiae cursus completus, series latinae. Ed. J.-P. Migne. Vol. II. Parisiis, 1844. Col. 669a.

<sup>12</sup> Подобно тому как в греческом тексте Поллукса трубы определяются словом αύλοί, так в латинском тексте Тертуллиана они названы tibiae. Как уже указывалось (см. гл. II, § 4), тибия являлась древнеримским «двойником» авлоса.

та и Сократа, Евклида и Александра Македонского. По всем своим «параметрам» Архимед также входил в когорту самых знаменитых людей Эллады. О нем гремела слава не только как о «чистом» ученом, но и как о талантливейшем изобретателе. Историк Тит Ливий (его относят к рубежу старой и новой эры) в своем знаменитом труде «Ad urbe condita» (От основания града XXIV 34, 42) mican: "Archimedes is erat, unicus spectator caeli siderumque, mirabilior tamen inventor ac machinator bellicorum tormentorum operumque» (Архимед был уникальным исследователем неба и звезд и еще более удивительным изобретателем и создателем военных метательных машин и сооружений). Те же самые сведения передает и другой известный историк Полибий (ок. 204-122 гг. до н. э.) в своих «Историях» (VIII 3, 4-5; 6, 5-7). Действительно, молва о выдающихся инженерных изобретениях Архимеда передавалсь из города в город и переходила из рукописи в рукопись 13. Поэтому он мог оказаться подходящей кандидатурой для того, чтобы ему было приписано создание гидравлоса. Все это говорит о том, что толкование сообщения Тертуллиана как ошибочного достаточно правдоподобно. Но справедливо ли вовсе не учитывать его?

При ближайшем изучении этой проблемы оказывается, что Архимед побывал в Александрии как раз в то время, когда там жил и работал общепризнанный ныне создатель гидравлоса. Для цели нашего исследования не играют существенной роли расхождения ученых в вопросе о том, когда именно побывал в Александрии знаменитый сиракузец: в пятидесятилетнем возрасте или в более раннем Важно, что он работал довольно длительный период в столице Египта именно в го время, с которым источники связывают первое появление гидравлоса. Известно, что находясь в Александрии, он поддерживал контакты со многими учеными и изобретателями, среди которых был и знаменитый ручеными и изобретателями.

<sup>15</sup> Рожанский И. Д. Указ. соч. С. 304-305.

Иначе говоря, версий может быть достаточно много, и все они имеют одинаковое право на существование. Если инструменты типа упомянутой Поллуксом *тирренской трубы* были хорошо известны в античном мире, то их модификация до формы гидравлоса была лишь делом времени и обстоятельств. Как бы там ни было, но при изучении истории гидравлоса вряд ли справедливо считать, что два конструктора, которых разные античные источники признают его изобретателями, случайно оказались в одном времени (точнее — в одном столетии) и в одном месте.

Однако, за исключением Тертуллиана, все древние авторы утверждают, что подлинным его создателем был блестящий механик и инженер<sup>17</sup> Ктесибий, трудившийся в Александрии<sup>18</sup>.

Афиней (IX 497d) цитирует эпиграмму поэта Гедила, посвященную сконструированному Ктесибием механическому рогу:

ζωροπόται, και τοῦτο φιλοζεφύρου κατὰ νηὸν τὸ ρυτὸν εὐδιης δεῦτ΄ ίδετ΄ Αρσινόης, ὀρχηστὴν Βησᾶν Αἰγύπτιον ος λιγὺν ήχον σαλπίζει κρουνοῦ πρὸς ρύσιν οἰγομένου,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Подробнее о технических изобретениях Архимеда см.: *Рожанский И. Д.* История естествознания в эпоху эдлинизма и Римской империи. М., 1988. С. 292-294.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Веселовский И. Н. Вступительная статья и Архимед. Сочинения Перевод, вступительная статья и комментарии И. Н. Веселовского; Перевод арабских текстов Б. А. Розенфельда. М., 1962. С. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Рожанский И. Д. Указ. соч. С. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Здесь эти термины употребляются как синонимы, так как в Древнем мире не было существенной разницы между тем, у кого возникала идея вместе с ее «теоретическим» решением, и тем, кто ее практически воплощал в реальный механизм.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> О нем см. статью: *Басаренна Е. Ю.* Александрийский инженер Кте-**3ибий** // Вопросы истории естествознания и техники. 1989, № 3. С. 13—27.

οὺ πολέμου σύνθημα, διὰ χρυσέου δὲ γέγωνεν κώδωνος κώμου σύνθημο καὶ θαλίης, Νείλος όκοιον άναξ μύσταις φίλον ιεραγωγοίς εύρε μέλος θείων πάτριον έξ ύδάτων άλλ' εί Κτησιβίου σοφὸν εύρημα τίετε τοῦτο. δεῦτε, νέοι, νηῶ τῶδε παρ' Αρσινόης.

Пьянствующие, посмотрите и на этот рог Здесь, в храме милостивой Арсинои Зефертиды. На пляшущего Бесу Египетского, который на сальпинге Звучно играет, когда отгрыт путь потоку. Не сигнал сражения, а сигнал пира и веселья Через золотую трубу рагдается; родной напев, Какой Владыка-Нил извлек из божественных вод. Любим мистами<sup>19</sup>, совершающими священнодействие. А если вы почитаете это мудрое изобретение Ктесибия, Идите, юноши, в тот храм Арсинои.

В эпиграмме речь идет об особом звучащем роге, построенном Ктесибием для храма Арсинои — сестры и одновременно жены египетского царя Птолемея II Филадельфа (282-246 годы до н. э.). Как можно понять из приведенного текста, статуя, возвышавшаяся в храме Арсинои Зефертиды («любящей дуновение зефира»), изображала танцора из дема в аттической филе Антиохида, носившей наименование Беса<sup>20</sup>. Танцор играл на сальпинге; причем инструмент издавал звук тогда, когда в некий рог, расположенный сбоку, направлялась струя воды. Нужно думать, что производимое водяной сальпингой звучание было достаточно сильным, поскольку оно должно было соответствовать грозному и устрашающему сигналу, раздававшемуся на полях сражений, где испольновался инструмент.

Согласно принятой нын в точке зрения, культ Арсинои был учрежден в 269 году до н. э.21 Значит, эпиграмма Гедила, сохраненная Афинеем, дает основание считать, что инженер Ктесибий жил во второй трети III века до н. э.

Однако в другой книге того же сочинения Афинея (IV 174 b-f) присутствует цитата из трактата «() хорах», написанная писателем Аристоклом. Приводящиеся в ней данные на первый взгляд противоречат тому, что можно было почерпнуть из эпиграммы Гедила. Поскольку этот раздел «Пирующих софистов» Афинея. сюжетно построенный как разговор двух собеседников (Ульпиана и Алкида), имеет важное значение не только для уточнения времени жизни Ктесибия, но и непосредственно для истории гидравлоса, я привожу его целиком:

Πολλών δὲ τοιούτων ὅτι λεγομένων ἐκ τῶν γειτόνων τις έξηκούσθη ύδραύλεως ήγος πάνυ τι ήδυς καί τερπνός, ώς πάντας ήμας της έμμελείας. καὶ ὁ Ούλπιανός ἀποβλέψας πρός τὸν μουσικόν 'Αλκείδην «ἀκούεις, ἔφη, μουσικώτατε ἀνδ-

Когда еще продолжались эти длинные разговоры, из соседнего дома'2 послышалось некое весьма сладкое и приятное звучание έπιστραφήναι θελχθέντας ύπὸ гидравлоса, так что все мы, очарованные мелодичностью, прислушслись. И Ульпиан, обращаясь к сведущему в музыке<sup>23</sup> Алкиду. сказал: «Самый сведущий в музы-

<sup>19</sup> Как известно, мисты («посвященные») — участники тайных священнодействий.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Дем (δημος) — часть филы. О филе см. гл. I, § 2, сноска 16.

<sup>21</sup> Свенцицкая И. С. Эллинистический Египет // История Древнего мира. Расцвет древних обществ / Под ред. И. М. Дьяконова, В. Д. Нероновой, И. С. Свенцицкой. М., 1989. С. 310.

<sup>22</sup> Буквально: от соседей.

<sup>23</sup> Прилагательное μουσικός на прот: жении длительного исторического периода античной жизни, начиная с самой архаики, далеко не всегда обозначало «музыкант», а только — «сі:едущий в музыке». Поэтому неверно, когда, например, VI книгу (Πρός μουσικούς) известного труда Секста Эмпирика (II век) «Против ученых» переводят как «Против музыкантов» (см.: Секст Эмпирик. Сочинения: В 2 т. / Пер. А. Ф. Лосева. Т. 2. М., 1976. С. 192-206). Ведь пафос работы Секста Эмпирика направлен не против музыкантов, а против теоретических концепций тех, «кто сведущ в музыке». Аналогичным образом недопусти но, когда при переводе античных свидетельств, касающихся Аристоксена, μουσικός толкуют как музыкант (см.: Цыпин В. Г. Аристоксен. Начало науки о музыке. Московская государственная консерватория. М., 1998. С. 23 и другие). Знаменитый ученик Аристотеля не был музыкантом и даже неизвестно, играл ли он на какомнибудь инструменте (что не мешало ему стать величайшим теоретиком музыки). Цитируемый фрагмент из Афинся подтверждает, что даже в его время семантика термина не изменилась, поскольку Алкид, к которому он относится, не был музыкантом.

ρῶν, τῆς καλῆς ταύτης εὐφωνίας, ήτις ήμας ἐπέστρεψεν πάντας κατακηληθέντας [ύπὸ τῆς μουσικῆς]; καὶ ούχ ώς ο παρ' ύμιν τοίς Αλεξανδρεῦσι πολύς τοῖς ἀκούουσι παρέχων ἢ τινα τέρψιν μουσικήν», καὶ ό 'Αλκείδης ἔφη' «άλλὰ μὴν καὶ τὸ ὄργανον τοῦτο ἡ ύδραυλις, είτε των έντατων αὐτὸ θέλεις εἴτε τῶν ἐμπνευστών, 'Αλεξανδρέως έστὶν ἡμεδαποῦ εύρημα, κουδ' αὐτῶ τοὕνομα. ίστορεῖ δὲ τοῦτο 'Αριστοκλής ἐν τῶ περί χορών ούτωσί πως λέγων.

"ζητείται δὲ πότερα τῶν έμπνευστών έστιν όργάνων ή ὕδραυλις ἢ τῶν ἐντατῶν. Αριστόξενος μέν οὐν τοῦτο ούκ οίδε. λέγεται δὲ Πλάτωνα μικράν τινα ἔννοιαν δούναι τού κατασκευάσματος νυκτερινόν ποιήσαντα ώρολόγιον ἐοικὸς τῶ ὑδραυλικῶ οίον κλεψύδραν μεγάλην λίαν, καὶ τὸ ὑδραυλικὸν δὲ **ὄργανον δοκεί κλεψύδρα** 

ке из мужей, ты слышишь это прекрасное звучание<sup>24</sup>, которое очаровало всех нас? И причем [оно подействовало] не как популярный о среди нас, александрийцев, одиμόναυλος άλγηδόνα μάλλον нарный авлос, причиняющий слушателям скорее боль, нежели какое-то музыкальное наслаждение». И Алкид сказал: «Ну, конечно, этот инструмент — гидравлос. [Вне зависимости от того] склонен ли ты [отнести его] к струнным, либо к духовым, — он являρέως την τέχνην Κτησίβιος ется изобретением моего земляка из Александрии, цирюльника по ремеслу. Его имя — Ктесибий. Аристокл<sup>25</sup> говорит об этом в [своем сочинении] "О хорах" таким образом:

> "Спрашивается [принадлежит] ли гидравлос к числу духовых инструментов или струнных. Аристоксен не знает этого. Однако считается, что Платон дал некоторый небольшой импульс для [его] изобретения, создав похожие на гидравлические ночные часы, словно чрезмерно большую клепсидру. Представляется, что гидравлический инструмент [по

καθαπτόν ούκ αν νομισθείη, έμπνευστόν δὲ ἂν ἴσως ρηθείη δια τὸ έμπνεῖσθαι τὸ ὄργανον ύπὸ τοῦ ὕδατος. κατεστραμμένοι γάρ είσιν οί αύλοι είς το ύδωρ και αρασσομένου τοῦ ὕδατος ύπό τινος νεανίσκου, ἔτι δὲ διικνουμένων άξινών διὰ τοῦ ὀργάνου ἐμπνέονται οί αύλοι και ήγον αποτελούσι προσηνή, ἔοικεν δὲ ὄργανον βωμώ στρογγύλω, καί φασι τοῦτο εύρησθαι ύπὸ Κτησιβίου κουρέως ένταθθα οἰκοθντος έν τῆ 'Ασπενδία ἐπὶ τοῦ δευτέρου Εὐεργέτου, διαπρέψαι τί φασι μεγάλως. Τουτονί οῦν γυναῖκα Θαίδα"».

Τρύφων δ' εν τρίτω περί ονομασιών (έστι δε τὸ σύγγραμμα περί αύλῶν καί όργάνων) συγγράψαι φησί περί της ύδραύλεως Κτησίβιον τὸν μηγανικόν, ἐγὼ δὲ σφάλλεται. ὁ μέντοι Άριστόξενος προκρίνει τὰ ἐντατὰ καί καθαπτά τῶν ὀργάνων έμπνευστών, ράδια

είναι. έντατὸν οὖν καὶ добен] клепсидре. Он не может рассматриваться ни как струнный, ни как бряцающий<sup>26</sup>. Духовым же его назвать, пожалуй, можно из-за того, что он наполняется воздухом благодаря воде. Ведь [в нем] авлосы опущены в воду, и вода приводится в движение какимнибудь юношей. В конце концов, когда рычаги достигают инструмента, авлосы наполняются воздухом и издают приятное звучание. Инструмент похож на круглый алтарь, и говорят, что он был изобретен цирюльником Ктесибием, который жил здесь в Аспенде во времена Эвергета Втоκαὶ τὴν αύτοῦ διδάξαι ροгο. Рассказывают, что он был очень известен и что он обучал [игре на гидравлосе] свою жену Tauc".

Трифон<sup>27</sup> же в третьей [книге сочинения] "О названиях" ([в ней] присутствует раздел об авлосах и [прочих] инструментах) говорит, что о гидравлосах писал механик ούκ οίδα εί περί τὸ ὄνομα Κπεсибий. Я же не знаю, ошибается ли он в имени. Конечно, Аристоксен отдает предпочтение струнным и бряцающим инстру-

<sup>24</sup> Benen 3a A. Barker (Barker A. Greek Musical Writings, Vol. 1: The Musician and his Art. Cambridge, 1984. P. 259, note 2) я принимаю рукописное εύφωνίας, хотя G. Kaibel (см.: гл. I, § 1, сноска 3 ) исправляет это слово на συμφωνίας.

<sup>25</sup> Об этом Аристокле упоминает Аристоксен в своем трактате «Гармонические элементы» (см.: Aristoxeni Elementa harmonica. Rosetta Da Rios recensuit, Romae, 1954, P. 39, 40). Афиней (174 b-c, 620b, 620 d-e, 630b) называет две его книги, посвященные музыке: «О хорах» и «О музыке». 140

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Интересно обратить внимание на то, что, в отличие от Поллукса (IV 58), называвшего струнные инструменты то кроходема (буквально: ударясмые, т. е. бряцающие), в тексте Афинея они именуются έντατά (натяпутые) п кαθαπτά (буквально: те, которые трогают).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Грамматик Трифон уже упоминался (см.: гл. I, § 1). Афиней в различных разделах своего сочинения (174e, 182e, 618c, 634d) приводит отрывки из трактата Трифона «Пερί ονομασιών» (О наименованиях).

είναι φασκων τὰ έμπνευστά πολλοὺς γὰρ μη διδαχθέντας αὐλείν τε καὶ συρίζειν, ώσπερ τοὺς ποιμένας.

ментам перед духовыми, утверждая, что духовые более простые, ибо многие играют на авлосе и сиринге, не учась, как, [например], пастухи.

καὶ τοσαῦτα μὲν ἔχω σοι ἐγὼ λέγειν περὶ τοῦ ὑδραυλικοῦ ὀργάνου. Οὐλ-πιανὶ».

Именно это, Ульпиан, я могу сказать тебе относительно гидравлического инструмента».

Прежде чем обсудить часть процитированного отрывка, касающуюся времени жизни Ктесибия, следует обратить внимание на другие его стороны.

Знакомясь с этим фрагментом, нельзя не заметить, что античные слушатели особо отмечали приятный звук гидравлоса. Кроме того, его своеобразное и необычное для древнего инструментария устройство давало повод для размышлений: к какой группе инструментов его отнести? Все говорило о том, что он издает звук посредством нагнетания воздуха, а потому является духовым инструментом. Однако уж слишком непривычно для современников осуществлялось «вдувание»: не легкими исполнителя, как было общепринято, а совершенно иным образом — руками человека. приводящего в движение рычаги, или воздействующими на мехи ногами юного помощника гидравлиста. Последнее особенно отличало гидравлос от всех прочих инструментальных разновидностей и было запечатлено во многих уцелевших памятниках. Так, на знаменитом обелиске Феодосия I Великого (379-395), установленном в 390 году на ипподроме в Константинополе, видно, как два мальчика стоят на мехах, свисающих в виде меніка вдоль основания инструмента<sup>28</sup>. Аналогичным образом на фрагменте из консульского диптиха Анастасия<sup>29</sup>, датирующегося учеными началом VI века и сделанного из слоновой кости, изображается музыкальноспеническое выступление (см. рис. 1): на заднем плане узнается

сцена театра, с левой стороны сцены — хор мальчиков с дирижером, по бокам — исполнитель на сиринге и певец, в центре - жонглер с мячом. С правой же стороны запечатлен органист, играющий на водяном органе, по краям которого находятся цилиндры воздушных насосов, и согнувшийся мальчик длинным рычагом приводит в движение насос<sup>50</sup>. Все это свидетельствует о том, что по многим своим признакам гидравлос отличался от издавна известных инструментов, а поэтому и его соотнесение с какой-то традиционной их группой не могло не вызывать споров.



Рис. 1. Фрагменты диптиха Анастасия (ок. 517 г.). Верона. Центральная библиотека

В сохраненных Афинеем цитатах из сочинений Аристокла и Трифона можно почувствовать почти стерпинеся контуры следов былых дискуссий, вызванных своеобразием гидравлоса и отражающих стремление найти ему адекватное место при классификации инструментов. Сейчас можно только догадываться о том, какие серьезные трудности возникли перед *органикой*<sup>34</sup>, когда появилась необходимость отнести входивший в музыкальную жизнь гидрав-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Репродукцию обелиска можно видеть в издании: *Perrot J.* L'Orgue de ses origines hellènistiques a la fin du XIII<sup>e</sup> siècle. Paris, 1965. P. 112. Pl. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Складная расписная доска с изображением избранных событий прошлого и настоящего, которую консулы и другие чиновники дарили своим приверженцам при вступлении в должность.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Cm.: Fleischhauer G. Etrurien und Rom (Musikgeschiehte in Bildern. Bd. II: Musik des Altertums : Lieferung 5). Leipzig, 1964. Abbildung 73.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Подробнее об этом разделе античной науки о музыке см.: *Герциан F*. Древнегреческая органика (по письменным намятникам) // Материалы к энциклопедии музыкальных инструментов народов мира. Выпуск 1 (Российский институт истории искусств). СПб., 1998. С. 16–35.

лос к какой-то определенной инструментальной группе. Судя по всему, его «духовая природа» не для всех сразу стала бесспорной, и прошло, очевидно, некоторое время, прежде чем новый инструмент по праву занял свое место в семействе духовых 32. Во всяком случае, во времена Афинея для μουσικοί в этом деле все уже было лостаточно ясно. Об этом мы узнаем от основательного ученого. неопифагорейца Никомаха из Герасы (Руководство по гармонике 4), который пишет следующее $^{33}$ :

έναντιοπαθείν δὲ ἀναγκαίως τὰ έμπνευστὰ ὄργανα οίον αύλούς σάλπιγγας σύριγγας ύδραυλ <ούς> καὶ τὰ όμοια τοῖς ἐντατοῖς κιθάρα πλησίοις.

Однако духовые инструменты типа авлосов, сальпинг, сиринг, гидравлосов и подобные [им] обязательно отличаются от струнλύρα σπάδικι τοῖς παρα-  $μωx^{34}$  — κυφαρω, παρω,  $επαδυκεα^{35}$ и аналогичных.

И впоследствии гидравлос всегда относили к духовым инструментам. Например, Аноним Беллермана (§ 17) также причисляет его κ группе ἐμπνευστά $^{36}$ .

При изучении ранее процитированного фрагмента Аристокла нельзя не обратить внимание также и на некоторую двусмысленность ситуации, в которой появляется имя знаменитого теоретика музыки Аристоксена (его принято относить ко второй половине IV века до н. э.). Когда автор сообщает о том, что Аристоксен «не знает», к какой группе инструментов следует отнести гидравлос, то остается непонятно: либо Аристоксен писал, что затрудняется, либо, как и другие его современники, затруднялся в решении этого вопроса, либо вовсе не высказывался по этому поводу.

Такая неопределенность также не способствует уверенности в том, что известные ныне свидетельства позволяют точно установить время появления гидравлоса в античной музыкальной практике. А что если, действительно, гидравлос звучал уже в эпоху Аристоксена, но органология была не в состоянии выяснить его место в инструментальном арсенале? Тогда рождение органа нужно датировать более ранним временем, чем принято сейчас.

Что же касается эпохи жизни общепризнанного изобретателя гидравлоса, то в приведенном варианте фрагмента того же Аристокла он указывается. Это период правления Птолемея VIII — Эвергета Второго, прозванного Фисконом (фобков — толстяк, пузан), который, согласно современным историко-хронологическим представлениям, правил с 145 по 116 год до н. э. Таким образом, получается, что два раздела одного и того же сочинения Афинея — IX 497d (содержащий эпиграмму Гедила) и IV 174 b-f (с отрывками из утраченных сочинений Аристокла и Трифона) приводят противоречащие друг другу данные, поскольку невозможно, чтобы один и тот же человек жил и во второй половине II века до н. э, и во второй трети III века до н. э. (при Птолемее Втором Филадельфе). Эти несовместимые свидетельства озадачивали исследователей на протяжении довольно длительного времени. Чтобы аннулировать такое несоответствие, возникла даже мысль о двух разных александрийцах-тезках, живших в различные времена, но носивших одно и то же имя (Ктесибий), а их деятельность источники удивительным образом связывают с гид-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Представляется, что A. Barker заблуждается, склоняясь больше к той версии, согласно которой Аристокл не подразумевает серьезных музыковедческих разногласий по этой теме, а описывает лишь тот случай, когда люди, не знакомые с гидравлосом, затрудняются сразу определить, каким образом производится звук на инструменте (Barker A. Op. cit. P. 260, note 5). И уж совсем сомнительна параллель между фрагментом Аристокла и местом из трактата Псевдо-Аристотеля Проβλήματα (XI 19), на которой настанвает A. Barker (Ibid.). В этом нараграфе Псевдо-Аристотеля ведется речь о том, «почему вблизи более низкий [голос] слышится лучше, а издалека — xyxce? (Διὰ τὶ έγγυθεν μεν ή βαρυτέρα μάλλον έξακούεται. πόρρωθεν δὲ ήττον;) (μιτ. 110 μ3.μ.: Musici scriptores graeci. Recognovit procemiis et indice instruxit C. Janus. Lipsiae, 1895 [репринтное переиздание: Hildesheim, 1962]. Р. 68). Совершенно очевидно, что он по своему содержанию никак не связан с процитированным отрывком Аристокла.

<sup>33</sup> Nicomachi Enchiridion // Musici scriptores gracci. P. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> У Никомаха, как и у Афинея, струнные обозначаются є́утατά (см. приведенный выше фрагмент Афинея: IV 174 b-f).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Этот инструмент уже уноминался среди разновидностей лиры (см. гл. II, § 1).

<sup>36</sup> Anonyma De musica scripta Bellermanniana. Edidit D. Najock. Leipzig. 1975. P. 6.

равлосом<sup>37</sup>. Однако уже в конце XIX столетия Пауль Таннери высказал оригинальное предположение, которое и сейчас, столетие спустя, принято как наиболее удовлетворительное решение загадки. Во всяком случае, оно примирило противоречивые показания источников и положило конец легенде о двух Ктесибиях.

По мнению Пауля Таннери, фраза Аристокла ἐπὶ τοῦ δευτέρου Εὐεργέτου (при Эвергете Втором) в рукописи должна была выглядеть как ἐπὶ τοῦ β. Εὐεργέτου, где β обозначало не цифру 2, как ее стали впоследствии толковать в рукописной традиции (когда в конечном счете β исправили на δευτέρου — «второго»), а первую букву слова βασιλέως (царя)<sup>38</sup>. Предложенная трактовка давала все основания думать, что речь идет не о Птолемее VIII, а о наследнике Птолемея II Филадельфа — Птолемее III Эвергете Первом, который правил с 246 по 222 год до н. э. В результате оказались согласованными два сообщения о времени жизни Ктесибия и стало ясно, что он был современником двух египетских диадохов, царствовавших друг за другом в III веке до н. э. Поэтому сейчас деятельность изобретателя принято датировать приблизительно 300–230 годы до н. э.

Большинство источников связывает Ктесибия исключительно с Александрией. Однако до нас дошли и некоторые другие данные. Как мы только что видели, текст Аристокла указывает на Аспенд — город, расположенный на южном побережье Малой Азии. Если его свидетельство верно, то не остается ничего другого, как предположить, что семья Ктесибия могла происходить из Аспенда, а потом перебралась в столицу Египта. Вместе с тем

<sup>39</sup> Cm.: Drachmann A. Op. cit. P. 3.

следует отметить, что приводящееся несколько ниже свидетельство Витрувия (Об архитектуре ІХ 8, 2) противоречит такому предположению, поскольку в нем утверждается, что изобретатель родился в Александрии. Нужно учитывать, что Витрувия (считается, что он жил во второй половине I века до н. э.) отделяет от Ктесноия, жившего в Александрии, целых два столетия, в течение которых его слава постоянно укреплялась и ширилась. Поэтому нет ничего удивительного в том, что Витрувий и другие его современники могли отождествлять место рождения Ктесибия с городом его профессиональной деятельности. Однако вряд ли Аристокл, бывший на столетие ближе к Ктесибию, чем Витрувий, случайно упомянул Аспенд. Сюда же следует добавить, что Филон Византийский — возможно, младший современник Ктесибия и также александрийский инженер-механик (о нем см. далее), — называет Ктесибия аскрийцем ('Ασκρηνός Κτησίβιος), то есть жителем беотийского города, расположенного чуть ли не в самом центре Эллады. Значит, в сочинениях некоторых античных авторов сохранились отголоски традиции, согласно которой Ктесибий не был уроженцем тогдашней столицы Египта. И вопрос о его происхождении пока остается открытым.

Нельзя не обратить внимания также и на то, что в процитированном разделе сочинения Афинея (IV 174 b-f) обнаруживается противоречие между показаниями Аристокла и Трифона об основном роде занятий Ктесибия. Первый называет его цирюльником, а второй — механиком. Такое противоречие нетрудно объяснить, основываясь на свидетельстве все того же Витрувия (IX 8, 2): «Стезівіия епіт fuerat Alexandriae natus patre tonsore» (буквально: Ктесибий был рожден в Александрии от отщацирюльника). Так как в Древнем мире передача профессии «по наследству», от отца к сыну, в ремесленных слоях общества была обычным явлением, то пичто не мешает предполагать, что Ктесибий, согласно семейной традиции, начал свою трудовую деятельность в качестве цирюльника, но затем, следуя призванию, занялся изобретением различных механизмов. Возможно, именно поэтому Аристокл, указывая на «семейную профессию», именует

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> См.: Anecdota graeca et graecolatina. Mitteilungen aus Handschriften zur Geschichte der griechischen Wissenschaft. Ed. V. Rose. Heft II. Berlin, 1870. S. 283. Следует напомнить, что это далеко не единственный случай в истории античной музыки, когда из ситуации, созданной неоднозначными сообщениями источников, выходили именно таким способом — вводя в научный обиход «соименников». Именно так произошло и со знаменитым древнегреческим Олимпом; подробнее об этом см.: Герцман Е. Музыка Древней Греции и Рима. С. 110–112.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Tannery P. Athénée sur Ctésibios et l'hydraulis // Revue des études grecques IX, 26, 1896. P. 23-27; Tannery P., Carra de Vaux. L'invention de l'hydraulis // Ibid. XXI, 1908. P. 326-340.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Трактат Витрувия приводится по изданию: Vitruvii De architectura libri decem. Iterum edidit V. Rose. Lipsiac, 1899.

Ктесибия цирюльником, а Трифон, подчеркивая image изобретателя в античном мире, называет его механиком. Такое предположение подтверждается сообщением Витрувия (IX 8, 2-4), изложенным сразу же вслед за только что приведенной фразой о рождении Ктесибия в семье цирюльника:

Is ingenio et industria manas primus instituit.

Говорят, что, превосходя gna praeter reliquos excellens остальных способностями и dictus est artificiosis rebus se большим трудолюбием, [Ктесиdelectare. namque cum voluisset бий] развлекался [созданием] исin taberna sui patris speculum кусных приспособлений. И дейстita pendere ut cum duceretur вительно, когда он захотел в sursumque reduceretur, linea таверне своего отца повесить latens pondus reduceret, ita зеркало так, чтобы при движеconlocavit machinationem. са- нии вверх и вниз [его] возвращал nalem ligneum sub tigno fixit назад скрытый на веревке груз, ibique trocleas conlocavit. per то он воздвиг искусное устройcanalem lineam in angulum de- ство. Под [потолочной] балкой, duxit ibique tubulos struxit. in он укрепил деревянную трубку и eos pilam plumbeam per lineam разместил там ворот. По трубке demittendam curavit. ita pon- он провел веревку в угол, где поdus cum decurrendo in angustias местил небольшие трубки, в коtubulorum premeret caeli creb- торые на веревке надо было спусritatem, vehementi decursu per кать свинцовый шар. Поэтому fauces frequentiam caeli comp- когда груз быстро опускался, он ressione solidatam extrudens in давил на плотность воздуха в aerem patentem offensione tac- узких трубках [и] во время tus sonitus expresserat clarita- стремительного прохождения tem. ergo Ctesibius cum ani- выталкивал через проход массу madvertisset ex tactu caeli et сжатого воздуха, [так что] при expressionibus spiritus <soni- ударе он издавал ясное звучание. tus> vocesque nasci, his prin- Поэтому Ктесибий заметил, что cipiis usus hydraulicas machi- nod влиянием воздуха и при его нагнетаниях возникают звуки и голоса. Пользуясь этими принципами, он первый построил гидравлические механизмы.

Нелишне напомнить, что продуктивная сила напора воздуха была хорошо известна еще задолго до Ктесибия. Аристотель (Физика IV 6 213a 25-28), повествуя об «Анаксагоре (500-428 гг. до н. э.) и других», писал:

Έπιδεικνύουσι γάρ ὅτι ἔστι τι ὁ ἀήρ, στρεβλοῦντες τούς άσκούς και δεικνύντες ώς ίσγυρος ό άπο καί έναπολαμβάνοντες έν ταῖς κλεψύδραις.

Они доказывают, что воздух -это что-то, вправляя [его] в кузнечные мехи, и показывая как силен воздух, и помещая его в клепсидры $^{41}$ .

### § 3. Звучащая забава

Античные авторы сообщают, что Ктесибий изобрел двухцилиндровый пожарный насос для подъема воды, две разновидности военных катапульт (одна из которых называлась хадкоточоч — «медноударная», а другая — ἀερότονον — «воздухоударная») и некое особое военное орудие 42. Кроме того, он усовершенствовал водяные часы и сконструировал целый ряд своеобразных игрушек: прыгающих акробатов, поющих и двигающихся птичек, разнообразные фигурки и т. д., то есть все то, что Витрувий (IX 7, 5) квалифицировал как изобретения, «quae non sunt ad necessitatem, sed deliciorum voluptatem» (которые не являются необходимыми, а [созданы] для развлечения забавами). Сам же Витрувий описал только «полезные» изобретения Ктеснбия насос, водяные часы и гидравлос. Не следует, конечно, забывать, что мы располагаем сведениями только о тех изобретениях Ктесибия, которые оказались зафиксированными в античных источниках. Нетрудно понять, что в действительности их было значительно больше и все они способствовали славе механика. Но, безусловно, самой громкой известностью пользовался гидравлос,

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> См. также: Аристотель. О душе VII 437b 10-20.

<sup>42</sup> Краткое описание этих катапульт см.: Жмудь Л. Я. Техническая **Мысль** в Античности, Средневековье и Возрождении. СПб., 1995. С. 34.

который с течением времени стал важной приметой всей Средиземноморской культуры.

Однако и он, судя по всему, был создан не для той серьезной религиозно-духовной и музыкально-художественной миссии, которую инструмент стал впоследствии выполнять. Очевидно, его изобретение было связано с интересом богатых александрийцев ко всяким механическим устройствам и даже фокусам. Конечно, развитие техники всегда вызывается потребностями жизни. Александрия III века до н. э. не могла быть в этом отношении исключением. Но факты говорят о том, что здесь наряду с изобретениями, направленными непосредственно на решение разнообразных практических задач, существовала довольна развитая область «технических игрушек». В домах многих обеспеченных жителей столицы Египта нередко демонстрировались подобные новинки, задача которых заключалась в том, чтобы развеселить или удивить гостей технической, часто шутливой «диковинкой». Вряд ли чем-нибудь иным можно объяснить, например, такую деталь сконструированных Ктесибием водяных часов: к поплавку, находящемуся на уровне воды, была прикреплена фигурка человечка, указывавшего время на вращающейся цилиндрической шкале<sup>43</sup>. Это «излишество» должно было забавлять и умилять зрителей. А разве уже упоминавшиеся поющие птицы и кувыркающиеся акробаты или издающий звучание рог из храма Арсинои не служат подтверждением той же тенденции?

Сюда же следует добавить результаты исследований двух античных терракотовых моделей органа. Одна из них, датирующаяся учеными II веком и обнаруженная в 1885 году на руинах Карфагена (сейчас она находится в музее св. Луиса в Карфагене). имеет такие параметры (см. рис. 2, 3, 4): высота — 3 м, ширина 1,4 м; клавиатура с клавишами длиной почти 20 см при ширине 5 см. Модель изображает инструмент с тремя рядами труб по 19 в каждом<sup>44</sup>.

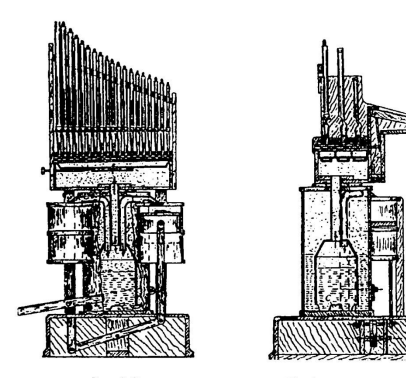


Рис. 2. Реконструкция органа из Карфагена

Другой аналогичный образец, признанный исследователями как созданный в III-IV столетиях (ныне находящийся в Датском национальном музее в Копенгагене) несколько более скромных размеров (см. рис. 3): высота — 16 см, ширина — 9 см, а трубы образуют блок толщиной 2 см. Он изображает восьмигранный альтарь, с внешней стороны которого расположено 19 труб, а с внутренней — 18 длинных, 15 коротких и еще дополнительно 7 коротких труб.

С обеих сторон алтаря помещены цилиндры для насосов. **Правда**, оба они обломаны снизу, как и фигура исполнителя, ко**торая** когда-то стояла на небольшом постаменте <sup>45</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> *Рожанский И.* Указ. соч. С. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Cm.: Schneider Th. Organum Hydraulicum // Die Musikforschung VII. 1954. S. 26-27.

<sup>45</sup> Drachmann A. Op. cit. P. 11–12. Конечно, остается открытым вопрос о соответствии количества труб, запечатленных на этих терракотовых моделях, числу труб в подлинных органах. Мастера, изготовлявшие описываемые извелия, могли точно следовать известным им образцам инструментов, но одновременно с этим могли лишь создавать некую видимость достоверности. Все это еще требует самого тщательного изучения.

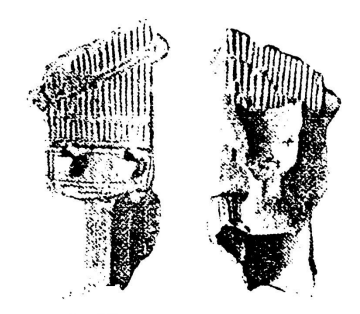


Рис. 3. Терракотовая модель гидравлоса из Датского напионального музея (Отдел восточных и классических древностей). Консигатен

Так вот, основательно проведенные исследования этих моделей показали, что они представляют собой разновидности звучащих игрушек и не более <sup>46</sup>. Спору нет, описанные терракотовые изделия были игрушечными дубликатами настоящих музыкальных инструментов с солидным профессиональным стажем, которые ко времени создания этих игрушек уже прошли достаточно длинный путь развития (если, конечно, гидравлос действительно появился в III веке до н. э.). Но в этих игрушечных формах запечатлена ранняя стадия становления и первоначального развития органа. Для подтверждения этого существует целый ряд аргументов самого разного содержания (разумеется, кроме уже упомянутых).

Прежде всего здесь целесообразно вспомнить об отношении античных ученых ко всяким механизмам вообще. Существуют неопровержимые свидетельства того, что наиболее серъезные из них смотрели на такое конструирование как на некую забаву. За

Τηλικοῦτον μέντοι φρόνημα καὶ βάθος ψυχῆς καὶ τοσοῦτον ἐκέκτητο θεωρημάτων πλοῦτον ᾿Αρχιμήδης, ὅστε ἐφ᾽ οἶς ὄνομα καὶ δόξαν οῦκ ἀνθρωπίνης, ἀλλὰ δαιμονίου τινὸς ἔσχε συνέσεως, μηθὲν ἐθελῆσαι σύγγραμα περὶ τούτων ἀπολιπεῖν, ἀλλὰ τὴν περὶ τὰ μηχανικὰ πραγματείαν καὶ πᾶσαν ὅλως τέχνην χρείας ἐφαπτομένην ἀγεννή... ἡγησάμενος...

Однако Архимед обладал столь выдающимся разумом, глубиной души и таким богатством теоретических умозаключений, что благодаря им приобрел репутацию [обладателя] не человеческого, а пекоего божественное ума, [но] не захотел оставить никакого сочинения [об этом]; однако работу в области механики 48 и вообще всякое искусство, совершаемые для пользы, [он считал] низменными.

А в другом месте того же самого сочинения (XIV) аналогичная мысль высказана еще более убедительно. Там<sup>49</sup> сообщается, что занятия механикой

...ώς μὲν ἔργον ἄξιον σπουδῆς οὐδὲν ὁ ἀνὴρ προϋθετο, γεωμετρίας δὲ παιζούσης ἐγεγόνει πάρεργα τὰ πλεῖστα, πρότερον φιλοτιμηθέντος Ἱέρωνος τοῦ βασιλέως καὶ πείσαντος Ἀρχιμήδη τρέψαι τι τῆς τέχνης ἀπὸ των νοητών ἐπὶ τὰ σωματικά καὶ τὸν λόγον

...[сей] муж не признавал делом достойным [серьезного] труда, а большинство [механизмов] возникло как нечто второстепенное, из геометрических забав, причем сперва царь Гиерон<sup>50</sup>, будучи честолюбивым, уговаривал Архимеда несколько переключиться с умозрительных занятий на мате-

<sup>46</sup> Drachmann A. Op. cit. P.12.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Греческий текст по изд.: *Plutarchi* Vitae parallelae. Iterum recognovit C. Sintenis. Vol. II. Lipsiae, 1882. P. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> τὰ μηχανικά, от глагола μηχανάω — «строить», «сооружать». Этим термином обозначалось конструирование и производство технических приспособлений и механизмов.

<sup>49</sup> Plutarchi. Op. cit. P. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Гиерон Младший (270–216 гг. до н. э.) --- гиран Сиракуз, где жил Ар**химе**л.

άμως γέ πως δι αισθήσεως риальные и, соединяя при помощи μίζαντα ταίς γρείαις έμφανέστερον καταστήσαι τοίς πολλοίς.

ошущения каким-то образом свою мысль с пользой, создать нечто более понятное толпе.

Есть все основания думать, что, описывая воззрения Архимеда, Плутарх зафиксировал лишь типичную для античности точку зрения, согласно которой «высокая» наука заключалась в строгой speculatio, а все прикладное рассматривалось лишь как нечто более приземленное и обыденное.

Существует убедительное свидетельство того, что орган первоначально также относился к техническим забавам подобного рода. Для знакомства с таким сообщением (да и для последующего представления одного из ранних описаний инструмента) необходимо обратиться к выдающемуся памятнику античной технической мысли — к труду Герона Александрийского «Пνευματική» (Пневматика), в котором описываются различные механические конструкции, приводимые в движение водой и воздухом ...

Вопрос о том, когда жил Герон Александрийский, длительное время оставался загадочным, поскольку история не сохранила никаких конкретных сведений на этот счет. Было только ясно, что он жил после Архимеда и Ктесибия, так как сам Герон упоминает в своих сочинениях Архимеда. Многие уцелевшие древние рукописи представляют Герона как ученика Ктесибия или Ктесибия как учителя Герона — «'Ασκρηνός Κτησίβιος ο τοῦ ᾿Αλεξανδρέως ἍΡωνος καθηγητής»52. Учеными высказывались по этому поводу различные и даже взаимоисключающие предположения. В результате амплитуда возможных периодов жизни Герона расстягивалась почти на четыре столетия33. 11 только в конце 30-х годов ХХ века Отто Нейгебауэр обратил внимание на то, что в своей «Диоптрии» Герон излагает метод определения расстояния между Римом и Александрией, осно-

<sup>51</sup> Самая рання рукопись, содержащая это сочинение, датируется XII веком: Codex Venetus Marcianus graecus 516 (coll. 904), fol.1-37.

В своей «Пневматике» он приводит описание некого технического сооружения (рис. 4) под многозначительным заглавием: Όργάνου κατασκευή, ὥστε ἀνέμου συρίζοντος αποτελείσθαι αύλού (Устройство инструмента, который воспроизводит звучание авлоса, когда свистит ветер). Вот его текст и перевод ::

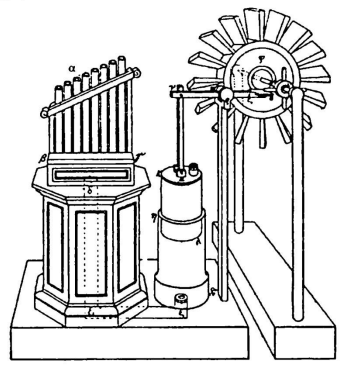


Рис. 4. Схема конструкции инструмента «Чтобы воспроизводить звучание авлоса, когда свистит ветер»

<sup>52</sup> Cm.: Schmidt W. Wann lebte Heron von Alexandria? // Herous von Alexandria. Druckwerke und Automatentheater. Griechisch und Deutsch. herausgegeben von W. Schmidt. Leipzig, 1899. Новое издание: Stuttgart, 1976. S. IX-XI.

<sup>53</sup> Ibid. S. XI-XXV.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Neugebauer O. Über eine Methode zur Distanzbestimmung Alexandria — Rom bei Heron // Videnskabs — selskabet. Historisk — filologisk klasse meddelelsek, 26, 1938. S. 2-25.

<sup>55</sup> Текст дается по изд.: Herous von Alexandria (см. сноску 11). Ор. cit. P. 202- 206.

Έστωσαν αύλοι μέν οί Α, ό δὲ συντετρημενος αὐτοίς πλάγιος σωλήν ο ΒΓ, ό δὲ ὄρθιος ὁ ΔΕ, ἐκ δὲ τούτου πλάγιος έτερος ό ΕΖ φέρων τὴν ἐντὸς ἐπιφάνειαν πρὸς έμβολέα ἀπωρθωμένην.

ταύτη δὲ άρμοζέτω έμβολεύς ό ΚΛ ευλύτως δυνάμενος είς αὐτὴν κατέρχεσθαι τούτω δὲ συμφυὲς ἔστω κανόνιον τὸ MN προσκείμενον έτέρω κανονίω τῶ ΝΞ κηλωνευομένω περὶ ἄξονα τὸν ΡΠ καὶ πρὸς μέν τῶ Ν περόνιον ἔστω εύλυτον πρός δὲ τῶ Ξ πλατυσμάτιον προσκείσθω συμφυές τὸ ΞΟ, τῷ δὲ ΞΟ παρακείσθω άξων ο Σ καί έστω κινούμενος περί κνώδακας σιδηροῦς ἐν πήγματι δυναμένω μετάγεσθαι. τῶ δὲ Σ άξονι συμφυή έστω τυμπάνια δύο τὰ Υ. Φ. ὧν τὸ μὲν Υ σκυτάλια ἐγέτω ἐπικείμενα τῶ ΞΟ πλατυσματίω τὸ δὲ Φ πλάτας ἐχέτω καθάπερ τὰ καλούμενα ὰνεμούρια.

**ὅταν οὖν ὑπὸ τοῦ ἀνέ**μου τυπτόμεναι έπείγωνται πάσαι καὶ ἐπιστρέφωσι τὸ Φ τυμπάνιον, ἐπιστραφήσεται και ο άξων, ώστε και το Υ

Составлены авлосы А. В них проникает поперечная трубка ВГ. А [с ней связана] вертикальная трубка ДЕ, из которой в цилиндр είς πυζίδα την ΗΘ έχουσαν ΗΘ. οбладающий внутренней поверхностью, [пригодной] для направленного поршня, ведет другая поперечная [трубка] ЕZ.

> Пусть в него 56 будет вделан поршень КЛ, который может в нем свободно опускаться. С ним же<sup>37</sup> пусть будет соединена планка MN, примыкающая к другой планке NZ, действующей подобно колодезному журавлю на стержне РП. Пусть на N свободно [двигается] штифт, а небольшая пластинка Е О пусть будет закреплена на Е, у [пластинки] же ЕО пусть будет установлен стержень Е, двигающийся на железной втулке [так], чтобы она могла перемещаться, а на стержне  $\Sigma$ пусть будут закреплены два барабанчика Ү [и] Ф. Среди них [барабанчик] У пусть будет снабжен прутьями, установленными на пластиночке ЕО, а Ф пусть имеет лопасти, так называемые «ветряки».

> Когда все они 58 приводятся в движение ударами ветра, то они вращают барабанчик Ф, и поэтому вращается ось. В результате и

σκυτάλια έκ διαλείμματος τύπτοντα το ΕΟ πλατυσμάτιον έπαίρει τὸν ΚΛ ἐμβοό έμβολεύς και έκθλίψει τὸν έν τη ΗΘ πυζίδι ἀέρα είς τάς σύριγγας καὶ τοὺς αύλους και τον ήχον άποτελέσι.

έξεστι δὲ τὸ πῆγμα τὸ **ἔγον** τὸν ἄξονα ἐπιστρέφειν άεὶ πρός τὸν πνέοντα ἄνεμον, ώς αν βιαιοτέρα καὶ συνεχεστέρα ή έπιστροφή γίνηται.

τυμπάνιον καὶ τὰ ἐν αὐτῷ δαραδαнчиκ Υ, μ [находящиеся] при нем прутья, ударяющие с интервалами по пластиночке ЕО. λέα καὶ ἀποστάντος τοῦ ποθημικιου ποριμειο ΚΛ. Κοεθα σκυταλίου κατενεχθήσεται же прут удаляется [от пластиночки], поршень опускается вниз и выдавливает воздух, находящийся в цилиндре НӨ, в сиринги и авлосы, [а] они создают звучание.

> Предполагается, что крепление, имеющее стержень, постоянно поворачивается под дуновением ветра, чтобы благодаря [этому] вращение было сильнее и постояннее.

Итак, перед нами специальное устройство, способное осуществлять ряд «запрограммированных» операций: ветер вращает лопасти «ветряка», которые благодаря особому приспособлению приводят в движение поршень, а он, в свою очередь, нагнетает воздух в трубы («сиринги и авлосы»), издающие звучание. Совершенно очевидно, что такая конструкция лишена управления. посредством которого можно было бы производить упорядоченные и конкретные звуковые последовательности. В ней отсутствует механизм регулировки поочередной подачи воздуха в те или иные трубы, и поэтому воздушный поток каждый раз заполняет все трубы одинаковым образом, производя один и тот же звуковой эффект. Его разнообразие зависит только от степени напора воздушной массы. Значит, описанная «машина» изобретена специально для такого хаотического воспроизведения звучаний. А отсутствие в ней механизма регулировки, предполагающего технически значительно более сложное устройство, показывает, что она, несомненно, является более ранним изобретением, чем гидравлос (хотя ее описание дошло до нас в источнике, созданном уже во времена активного использования гидравлоса). Если же это действительно так, то приведенное «Устройство» может служить еще одним весомым аргументом в пользу того, что

<sup>56</sup> То есть в цилиндр.

<sup>57</sup> То есть с поршнем.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Имеются в виду лопасти.

предшественники гидравлоса создавались для забав и технических шуток. Ну а сам гидравлос первоначально был лишь более усовершенствованной новинкой, никак не предназначавшейся для серьезного использования в художественном обиходе. И только с течением времени, когда постепенно стали осознаваться его собственно музыкальные возможности, инженерная мысль была направлена на их наилучшее воплощение. Но это все было значительно позже, При своем же «рождении» он рассматривался просто как механическая забава, основанная на «пневматическом методе». Именно такими игрушками и прославился Ктесибий. Как писал в своей «Естественной историй» (VII 125) Плиний Старший (историки указывают такие годы его жизни: 23–79 гг.) 59:

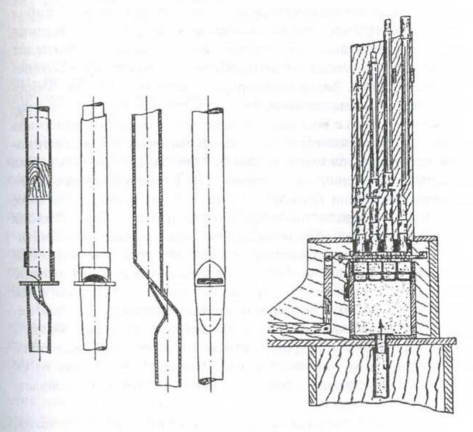
[Laudatus est] Ctesibius [Прославлен] Ктесибий пневмаpneumatica ratione et hy- тическим методом и изобретениями draulicis organis repertis. гидравлических инструментов.

Гидравлос же был лишь одним из них. Каков же был этот инструмент? Каково было его устройство?

# § 4. Конструкция

К сожалению, на эти вопросы, очевидно, уже никто и никогда не ответит с абсолютной точностью, поскольку не сохранились не только ктесибиевские образцы органов, но и более поздние. В распоряжении науки есть только ряд фрагментов, не дающих цельного представления о древних инструментах. Так, уже в нашем столетии в Аквинкуме (Aquincum), близ Будапешта, были обнаружены остатки (металлические части) органа, якобы преподнесенного в 228 году местной пожарной команде и по стечению обстоятельств погибшего во время пожара. Исследователи утверждают, что он имел четыре 13-трубных ряда; причем трубы одного ряда были закрыты вверху (рис. 5, 6), а каждый из остальных рядов мог закрываться благодаря специальным мобильным

задвижкам. Поскольку на развалинах не была обнаружена цистерна, предполагают, что он действовал без воды 60. Остатки органа, найденного в Помпее, еще менее информативны 61. В результате все многочисленные попытки реконструкции этих инструментов в целом дают крайне мало сведений, а предлагаемые толкования не всегда убедительны и однозначны.



Puc. 5. Реконструкция открытой и закрытой трубы органа из Аквинкума

Рис. 6. Реконструкция органа из Аквинкума

61 Cm.: Behn Fr. Musikleben im Altertum und frühen Mittelalter. Stuttgart,

1954. Taf. 65. Abbildungen, 150.

159

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> По изданию: C. Plini Secundi Naturalis historiae libri XXXVII. Recognovit atque indicibus instruxit L. Ianus. Vol. I. Lipsiae, 1854. P. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> CM.: Nagy L. Az Aquincum organa. Budapest, 1934. Szilágyi J. Aquincum. Budapest; Berlin, 1956. S. 102–106; Walcker-Mayer W. Die römische Orgel von Aquincum. Stuttgart, 1970; Kaba M. Die römische Orgel von Aquincum. Budapest, 1976.

Сюда же следует добавить, что утрачена даже книга, в которой сам Ктесибий изложил устройство инструмента (о ней упоминает Витрувий — Х 7, 4). Поэтому мы вынуждены довольствоваться описаниями, зафиксированными по прошествии значительного времени после смерти конструктора.

Естественно, что наибольшую ценность для реконструкции гидравлоса представляют свидетельства современников Ктесибия или хотя бы тех, кто жил в ближайшую к нему эпоху. При поисках такого материала достаточно многообещающим выглядит трактат Филона Византийского «Μηχανική σύνταξις» (Сочинение по механике). Автор этого труда — александрийский изобретатель родом из маленького Византия, расположенного на фракийском побережье Боспора (как известно, судьба предначертала этому городку, впоследствии переименованному в Константинополь, великую и трагическую судьбу). Филон, судя по всему, был младшим современником Ктесибия<sup>62</sup>. Из 9 книг указанного сочинения до нас дошли только 3, да и то не полностью. Кроме того, уцелел ряд латиноязычных фрагментов другой работы Филона Византийского под общим заглавием «Πνευματικά» (Пневматики). По мнению исследователей, эти отрывки представляют собой вторичный перевод с арабского; то есть считается, что вначале был осуществлен перевод с греческого языка на арабский, а уж затем — на латынь. Однако во всех этих уцелевших текстах невозможно обнаружить описание инструмента Ктесибия. Лишь в единственном месте сохранившегося «Сочинения по механике» автор мимоходом упоминает о нем. Речь идет об отрывке из IV книги работы, называющейся «Пері βελοποιϊκών» (О производстве метательных орудий).

В ней, после представления изобретения Ктесибия а сротомос καταπέλτης (воздухоударная катапульта), Филон Византийский, поясняя метод, примененный при создании орудия, иллюстрирует его опытом, во время которого воздух, заключенный в сосуд, подвергается сжатию, в результате чего возникает «сильный и напряженный воздух» (ἰσχυρὸν... καὶ εὕτονον τὸν ἀέρα). Затем, словно предвосхищая недоверие читателя к потенциаль-

62 Подробнее о нем см.: Рожанский И. Указ. соч. С. 325-328.

Μή θαυμάσης δὲ μηδὲ διαπορήσης, εί δυνατὸν ούτω χειρουργηθήναι καὶ γὰρ έπὶ τῆς σύριγγος τῆς κρουομένης ταῖς χερσίν, ἣν ύδατι πνιγέα παραπέμπουσα ήν χαλκή και όμοίως είργασμένη τοῖς προειρημένοις άγγείοις.

Однако не удивляйся и не сомневайся, возможно ли создать такое руками. Ведь на сиринге, на которой играют руками [и] котоλέγομεν ύδραυλιν, ή φύσα ργιο мы называем гидравлосом. τὸ πνεῦμα εἰς τὸν ἐν τῷ мех, посылающий воздух в [находящуюся] в воде воздушную камеру, был медным64 и был сделан подобно ранее указанным сосудам.

Обратим внимание на то, что Филон Византийский называет орган «сирингой», подобно тому как Поллукс (см. выше) именует его авлосом. Это еще одно подтверждение того, что для тех, кто жил в эпоху античности, такой инструмент — лишь разновидность одного из общеизвестных духовых инструментов (см. также вышеприведенное описание Герона). Но если на последних исполнители играли «устами и руками», то на органе — только руками. Поэтому он отождествляет его с «сирингой, [на которой] играют руками».

Кажется, упоминание «воздушной камеры» и определение инструмента как разновидности сиринги — единственные конкретные данные из краткого фрагмента Филона Византийского, относящиеся к начальному этапу жизни органа.

Самое же раннее из сохранившихся его описаний датируется двумя столетиями позже жизни Ктесибия и принадлежит уже упоминавшемуся Марку Витрувию Поллиону, автору зна-

<sup>63</sup> Текст дается по изданию: Philonis Mechanicae Syntaxis. Libri quartus et quintus. Recensuit R. Schoene. Berolini, 1893. P. 314.

<sup>64</sup> Прилагательное χάλκεος обозначало и «медный» и «бронзовый», поскольку бронза — это сплав меди с другими металлами. Поэтому при знакомстве с источниками порой остается неясно, подразумевается изделие из меди или из бронзы. При переводе описаний гидравлоса я буду пользоваться словом «медный». Однако следует постоянно помнить о двойственном значении этого греческого слова.

менитого трактата «Десять книг об архитектуре» (X 8, 1-6)65 (рис. 7-10):

1. «De hydraulis autem consequi, non praetermittam.

1. Я же не пропущу каковы quas habeant ratiocinationes их 66 умозаключения о гидравлосах, quam brevissime proximeque [стараясь] коснуться [этого] как attingere potero et scriptura можно короче и ближе [к оригиналу], и последовательно изложить в [своем] сочинении.

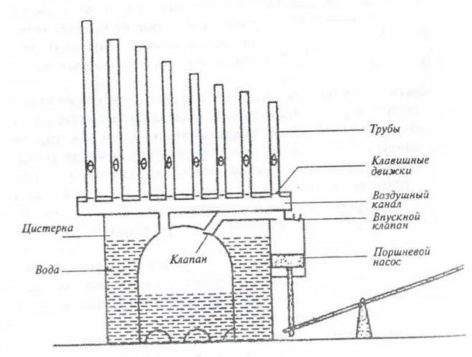


Рис. 7. Схема конструкции гидравлоса

66 То есть специалистов по строению органов и их описаниям.

modiolorum calata.

2. intra arcam, quo loco

de materia compacta basi, В основании, [изготовленном] arca in ea ex aere fabricata из соответствующего материала, conlocatur. supra basim eri- устанавливается цистерна, сдеguntur regulae dextra ac sinis- ланная из меди. Справа и слева над tra scalari forma compactae, основанием сооружаются выполquibus includuntur aerei modi- ненные в форме лестницы стойки, oli, fundis ambulatilibus ex в которые вставляются медные torno subtiliter subactis haben- цилиндры с подвижными поршняtibus fixos in medio ferreos ми; в середине [поршней] закрепancones et verticulis cum vec- лены железные стержни, тонко tibus coniunctos, pellibusque обработанные резиом [и] соедиlanatis involutis. item in ненные шарнирами с рычагами; summa planitia foramina cir- [поршни] обернуты пушистыми citer digitorum ternum. quibus шкурами. На верхних плоскостях foraminibus proxime in ver- [цилиндров проделаны] отверстия, ticulis conlocati aerei delphini приблизительно в три пальца. pendentia habent catenis cym- Около этих отверстий на шарниbala ex ore infra foramina рах помещены медные дельфины, имеющие кимвалы, свешивающиеся на иепях из [их] пасти под отверстиями цилиндров<sup>6</sup>.

2. Внутри цистерны, где содерaqua sustinetur, inest pnigeus жится вода, находится воздушная uti infundibulum inversum, камера в виде перевернутой воронки, quem subter taxilli alti cir- под которой снизу подложены высоciter digitorum ternum sup- кие, приблизительно в три пальца, positi, librant spatium ima небольшие колодки<sup>68</sup>, создающие inter labra pnigeos et arae [свободное] пространство между

68 Taxillus — уменьшительная форма от talus, обозначающего лодыжку, щиколотку, пятку, то есть небольшую по размерам кость, отделяющую стоящего человека от «основания».

<sup>65</sup> В прошлом столетии в один и тот же год были опубликованы два русскоязычных перевода сочинения Витрувия: Витрувий. Десять книг об архитектуре / Перевод Ф. А. Петровского. М., 1936; Марк Витрувий Поллион. Об архитектуре 10 книг / Перевод с латинского. Редакция и введение А. В. Мишулина. Л., 1936. В последнем издании перевод раздела, посвященного гидравлосу, выполнил Н. Ф. Дератани. Однако, несмотря на это, я решаюсь предложить свой перевод этого фрагмента.

<sup>67</sup> У Плиния Старшего (Естественная история IX 24) можно прочесть: «Delphinus non homini tantum amicum animal verum et musicae arti, mulcetur symphoniae cantu et praecipue hydrauli sono» (Дельфин не только дружественное существо для человека, но и для музыкального искусства, успокаивается при исполнении музыки и особенно при звучании гидравлоса). Возможно, по этой причине некоторые гидравлосы лекорировались изображениями дельфинов.

octo.

fundum. supra autem cervi- нижними краями воздушной камеры culam eius coagmentata ar- и днищем цистерны. Соединенный cula sustinet caput machinae, сверху с ее шейкой ящичек поддерqui graece κανών μουσικός живает основу механизма, который appellatur. in cuius longitu- по-гречески называется «музыкальdine canales, si tetrachordos ный канон». По его длине [располоest, fiunt quattuor, si hexa- жены] каналы: если [канон предchordos, sex, si octochordos, ставляет собой/ тетрахорд — то 4 [канала], если гексахорд — то 6, если октохорд — то 8 [каналов].

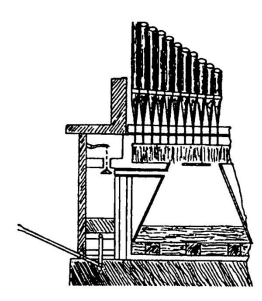


Рис. 8. Изображение гидравлоса, описанного Витрувием

3. singulis autem canaliautem canon habet ordinata in umeem choky ombetransverso foramina respon- ложенные напрог dentia naribus quae sunt in рые находятся в

3. В каждый отдельный канал bus singula epitonia sunt in- помещены краны, соединенные с clusa, manubriis ferreis conli- железными ручками. Когда эти gata. quae manubria, cum ручки поворачиваются, то они torquentur, ex area patefaciunt открывают сопла из цистерны в nares in canales, ex canalibus каналы. От каналов же канон

terebrationes.

tabula summa, quae tabula называющейся по-гречески «пиgraeca πίναξ dicitur. inter  $μακς *^{69}$ . Μεσκον [эποῦ верхнеῦ] tabulam et canona regulae sunt доской и каноном вставлены заinterpositae ad eundum modum движки, просверленные таким же foratae et oleo subactae ut fa- образом и обработанные маслом, ciliter inpellantur et rursus in- чтобы они легко выдвигались и trorsus reducantur, quae obtu- вдвигались обратно. Они затыrant ea foramina plinthidesque кают эти отверстия и именуютappellantur. quarum itus et ся «плинтидами»<sup>70</sup>. Их движение reditus alias obturat alias aperit назад и вперед закрывает одни и открывает другие просверленные отверстия.



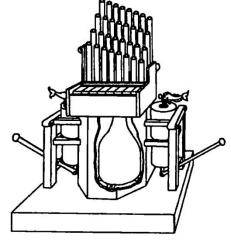


Рис. 9. Реконструкция гидравлоса

Рис. 10. Схема конструкции гидравлоса с двумя насосами

4. hae regulae habent fer-

4. Эти задвижки обладают ca chordagia fixa et iuncta закрепленными железными пруum pinnis, quarum pinnarum жинами, связанными с клавишами. factus motiones efficit regu- Воздействие на эти клавиши по-

<sup>69</sup> πίναξ — буквально: доска.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> plintides — транслитерация греческого существительного множест-**Β**εκιμογο числа πλινθίδες.

dire.

5. ita cum vectes extollunreplet anima canales.

larum continenter, supra tabu- стоянно вызывает движение заlae foramina, qua ex canalibus движек. Над отверстиями доски, habent egressum spiritus, sunt там, где из каналов выходит возanuli adglutinati, quibus lingu- дух, приклеены кольца, которыми lae omnium includuntur orga- охватываются мундштуки всех norum. e modiolis autem fistu- инструментов<sup>71</sup>. От цилиндров lae sunt continentes coniunctae же протянуты трубы, соединенpnigeos cervicibus pertinentes- ные с шейками воздушной камеры que ad nares quae sunt in ar- и достигающие сопл, которые наcula. in quibus asses sunt ex ходятся в ящичке. На них имеютtorno subacti et ibi conlocati, ся клапаны, обработанные резиом qui, cum recipit arcula ani- и расставленные там: когда ящиmam, spiritum non patientur чек принимает воздух, то они $^{72}$ , obturantes foramina rursus re- затыкая отверстия, не позволяют воздуху идти обратно.

5. Таким образом, когда подtur, ancones deducunt fundos нимаются рычаги, стержни опусmodiolorum ad imum del- кают поршни цилиндров в нижphinique qui sunt in verticulis нюю часть, а дельфины, помещенinclusi, calantes in eos cym- ные на шарнирах, опуская вниз bala, алге implent spatia кимвалы, наполняют воздухом modiolorum, atque ancones пространство цилиндров. И стерextollentes fundos intra modio- жни, поднимая поршни с большой los vehementi pulsus crebritate частотой толчков внутри цилинet obturantes foramina cym- дров и закрывая кимвалами верхbalis superiora, алга qui est ibi ние отверстия, загоняют заклюinclusus pressionibus coactum ченный там воздух, подгоняя его in fistulas cogunt, per quas in давлением в трубы, через которые pnigea concurrit et per eius он проникает в воздушную камеcervices in arculam. motione py, а через ее шейки — в ящичек. vero vectium vehementiore При более сильном движении рыspiritus frequens compressus чагов часто сжимаемый воздух epitoniorum aperturis influit et устремляется в отверстия кранов и дуновением наполняет каналы.

6 itaque cum pinnae matant voces.

Quantum potui niti ut obomnia ordinata.

6. В результате, когда наnibus tactae propellunt et re- жатые руками клавиши толкают ducunt continenter regulas вперед и постоянно возвращают alternis obturando foramina назад задвижки, попеременно заalternis aperiundo, e musicis крывая и открывая отверстия, artibus multiplicibus modulo- они вызывают звуки, звучащие соrum varietatibus sonantes exci- гласно многообразным[и] разносторонним правилам гармоний.

Насколько я смог, я старался. scura res per scripturam dilu- чтобы [столь] темное дело при cide pronuntiaretur contendi, описании было изложено ясно. sed haec non est facilis ratio Однако это не легкая задача и не neque omnibus expedita ad in- доступная для понимания всех, а tellegendum praeter eos qui in лишь тех, кто обладает опытом his generibus habent exercita- в таких родах [деятельности]. tionem. quod si qui parum in- Так что если кто-нибудь мало tellexerit ex scriptis, cum ip- поймет из текста, то когда он sam rem cognoscet profecto ознакомится с самим инструменinveniet curiose et subtiliter том, он, конечно, обнаружит [как] все удивительно и тонко устроено 4.

С технической точки зрения описание Витрувия достаточно ясно. Согласно ему, гидравлос состоит из трех основных частей: гидравлического регулятора, нагнетательного аппарата и клавиатуры. Первый из них представляет собой опрокинутую колбу, расположенную на специальных подставках в цистерне с водой.

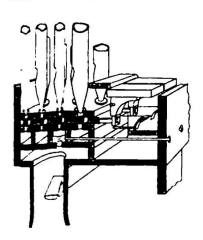
<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Уже замечено, что в древнеримской научной литературе слова modus и modulatio зачастую использовались в значении «гармония» (подробнее об этом см.: Герцман Е. Музыкальная боэциана. С. 84-89, 91). Поэтому нет ничего удивительного в том, что в данном месте трактата Витрувия modulus (уменьшительная форма от modus) также представлен в том же смысле.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Я не упоминаю здесь ряд конъектур, предлагавшихся прежде для «улучшения» латинского текста Витрувия (см., например: Graebner R. De organis veterum hydraulis. Diss. Berlin, 1866/1867, passim; Drachmann A. Ор. сіт. Р. 8), так как они не выдержали более поздней филологической критики.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> То есть труб.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Клапаны.

Онпреднавначена для сбора воздуха. Отсюда он под действием дву воздошных насосов нагнетается в инструмент. Каждый из насоси пляводящихся в действие «журавлем» (коромыслом), соста в звух цилиндров, верхние основания которых неподвязыв, тагда как нижние подвижны и включают в себя поршни, кразкоторых обтянуты шкурой, чтобы не пропускать воздух. Когла поршень опускается, воздух входит в цилиндр через отверстан слабженное клапаном. При ходе поршня вверх воздух вытавлявается через проход с клапаном в большой резервуар. К



ад П. Гхема конструкции запажек и клавиш

каждому ряду труб подведены каналы с кранами. Нагнетаемый воздух проходит в трубы этих каналов через особые отверстия в двух досках. Все клавиши опираются на дугообразные пружины, благодаря чему при нажатии на клавишу пружины вытягиваются. а после ее освобождения принимают прежнее положение 75. Когда клавиши не работают, отверстия в досках закрыты (рис. 11). Но при нажатии клавиш в трубу проникает воздух, в результате чего н издается звук 76.

При анализе описания Витрувия сложности возникают тогда, когда необходимо уяснить собственно музыкальные аспекты инструмента: его диапазон, тональные и ладовые возможности и в особенности то, что называется «музыкальным каноном» (не случайно никто из исследователей даже не пытался высказываться по этому поводу). На память сразу же приходит античный однострунный инструмент, также именовавшийся каноном (κανών) или иначе монохордом (μονόχορδον), который использовался в античной науке для опытов по исчислению интервалов (вспомним хотя бы знаменитый трактат, дошедший до нас как сочинение Евклида и носящий наименование «Κατατομή κανόνος» — Деление канона 77). Не исключено, что музыкальное устройство гидравлоса было названо по аналогии с этим струнным каноном.

Однако по описанию Витрувия (завершение § 2 приведенного раздела) трудно понять, что собой представлял этот музыкальный канон. Невозможно поверить, что его звуковые возможности были ограничены четырьмя, шестью или восемью звуками. Из текста также не следует, что это показатели числа рядов труб<sup>78</sup>. Скорее всего, перед нами констатация потенциальных возможностей гидравлоса для воплощения ладово- и тональноорганизованных звуковых последовательностей. Как известно, тетрахорд был нормой античного ладового мышления<sup>79</sup>. Это означает, что все звуковое пространство, использовавшееся в музыкальном искусстве, дифференцировалось на тетрахордные сегменты и только при таком условии становилась осознанной ладовая логика звуковых связей (наподобие того, как современное музыкальное мышление подразделяет тот же самый звуковой континуум на октавные ряды). С этой точки зрения можно предполагать, что tetrachordos «музыкального канона» отражал тетра-

<sup>78</sup> Хотя некоторые авторы считают именно так; см., например: West M.

то вению исследователей, время использования бронзовых пружения капульт Ктесибия и Филона было весьма недолгим, поскольт Геры с урминает их, а ведет речь только о рожковых и сухожильны и заих rachmann A. Ор. сп. Р. 8). Возможно, такие же пружины и по должи и в органах.

Пол и жн. прочесть в старых работах: Couwenbergh H. L'Orgue ancien об птостт. Inté historique, théorique et pratique de l'orgue et de son jeu. Lient. 19° 19° 5; Ruelle Ch.-E. Hydraulus // Dictionaire des Antiquités Grecques et Firraine. Daremberg et Saglio. Paris, 1897. P. 312–318; Maclean Ch. The Propes of the Hydraulic Organ // Sammelbände der Internationaien Masgeselschaft Bd. IV, 1904–1905. P. 15–47; Warman J. The Hydraulic Organ of the Ancients // Proceedings of the Musical Association. Leeds, 1903–194 E 81-127; Galpin F. W. Notes on a Roman Hydraulus // The Reliquary-194 E 18′–201; Appel W. The Early History of the Organ // Speculum 23, 1933–18′–201.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Его текст и комментированный перевод на русский язык см. в изд.: *Герцман Е.* Пифагорейское музыкознание. С. 276–312.

<sup>79</sup> Подробнее об этом см.: Герциан Е. Античное музыкальное мышление, passim.

хордную настройку всего диапазона гидравлоса. Причем в таком случае речь шла, скорее всего, о системе соединенных тетрахордов (συνημμένα τετράχορδα), когда нижний звук верхнего тетрахордного образования является одновременно и верхним звуком нижнего. При таком подходе octochordos — это классификация звукового диапазона гидравлоса по системе «отделенных тетрахордов» (διεζευγμένα τετράχορδα), где каждая пара таких тетрахордов, отделенная друг от друга разделительным тоном, в сумме дает октаву. Но подобные ладовые конструкции влекут за собой и соответствующие тональные плоскости, так как всякая ладовая форма служит основой для появления тональных координаций. В результате при организации звукового пространства по системе соединенных тетрахордов «одноименные» тональности (гиподорийская, дорийская, гипердорийская и т. д.) возникают через каждую кварту, а при системе разделенных через каждую квинту. Так вот, не подразумевает ли анализируемый фрагмент Витрувия, упоминающий tetrachordos, hexachordos и octochordos, количество тональных ракурсов, используемых той разновидностью гидравлоса, который описывается в нем? Другими словами, не является ли комментируемое место указанием на количество тональностей, доступных исполнителю на данном инструменте?

Правда, приведенные только что соображения согласуются с tetrachordos и octochordos и как будто не допускают аналогичной возможности для hexachordos, поскольку ни один из нараграфов древнегреческой теории музыки не зарегистрировал гексахордной ладовой организации, а следовательно, и нет оснований для шеститональной системы (60). Кроме того, ни одна осмысленная комбинация тетрахордных дадовых форм, являющихся базой античного музыкального мышления, не предполагает логически обоснованной конструкции, создающей такой тональной комплекс.

Однако в связи с этим я позволю себе обратить внимание на одно сообщение, пришедшее к нам из позднеантичных и ранневизантийских времен и содержащееся в уже вскользь упоминавшемся трактате Анонима Беллерманна (§ 28)81:

οί ύδραθλαι μόνοις τούοίπερ είσιν εζ ύπερλύδιον, ύπεριάστιον, λύδιον, φρύγιον, υπολύδιον, υποφρύγιον.

Гидравлосы используют тольτοις τοίς τρόποις κέχρηνται κο эπι πουαπισοσπι, κοπορωχ 6: гиперлидийскую, гиперионийскую, лидийскую, фригийскую, гиполидийскую, гипофригийскую.

Здесь, аналогично hexachordos Витрувия, также упоминается 6 тональностей<sup>82</sup>, допустимых в гидравлосе, хотя оба разноязычных источника никак не связаны между собой — ни тематикой, ни временем создания. Случайность ли это?

Представляется, что для решения возникшей проблемы целесообразно обратить внимание на нотографические особенности перечисленных тональностей, то есть на то, как осуществляется в них нотная запись тетрахордов σύστημα τέλειον άμετάβολον («полной неизменной системы»). Чтобы не отвлекаться на описа-

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> В середине нашего столетия высказывалась мысль, что один из этапов развития аптичной музыкальной системы предполагал гексахордную организацию (см.: Chailley J L'hexatonique grec d'après Nicomaque // Revuc des Études Grecques 69, 1956. Р. 73-100). Если даже она верна, то связана с одним из древних этапов развития античной музыки. Описываемый же Витрувием гидравлос значительно более позднего времени. 170

<sup>81</sup> Anonyma De musica scripta Bellermanniana. P. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Тем же, кто продолжает с упорством, достойным лучшего применения (см., например: Цыпин В. Г. Указ. соч. С. 156-176), по-старому ошибочно считать, что в античности терминами «дорийский», «фригийский» и им подобными обозначали лады (?), а не тональности, то среди многих источников, способных опровергнуть такое заблуждение, я рекомендую заглянуть хотя бы в трактат Алипия ( Αλύπιος) «Είσαγωγή μουσική» (Введение в музыку, по изд.: Musici scriptores graeci), где, как и у Анонима Беллерманна, тональность обозначается словом тролос, а параграфы, излагающие ряды нотных знаков, имеют такие заглавия: Λυδίου τρόπου σημεία κατά τὸ διάτονον γένος (Р. 368 — Знаки лидийской тональности в диатоническом ладе), Υπολυδίου τρόπου σημεία κατά τὸ χρωματικὸν γένος (Р. 385 — Знаки гиполилийской тональности в хроматическом ладе), Ύπερλυδίου τρόπου σημεία κατά τὸ έναρμόνιον ує́ voς (Р. 401 — Знаки гиперлидийской тональности в энгармоническом ладе) и т. д. Таким образом, в античности существовали дорийская, фригийская и лидийская тональности, но диатонический, хроматический и энгармонический лады. Я писал об этом неоднократно (см.: Герциан Е. Античное музыкальное мышление, passim; Его же. Музыкальная боэшиана. С. 116-121; Его же. Музыка древней Грении и Рима. С. 281-289). Но все равно приодолжает существовать миф о «дорийском», «фригийском» и прочих античных ладах (?).

ние деталей древнегреческой нотации в брошюре, посвященной другой теме, обращу внимание лишь на то, что с этой точки зрения перечисленные Анонимом Беллерманном тональности имеют много общего.

Прежде всего, среди шести тональностей, вычлененных из 15-тональной античной системы<sup>83</sup>, присутствует две группы «одноименных»: одна представлена тремя тональностями (гиполидийская, лидийская, гиперлидийская), а другая — двумя (гипофригийская и фригийская). Согласно правилам античной нотации, такие тональности записываются одними и теми же рядами нотных знаков, но, конечно, с «поправкой» на различные высотные уровни, поскольку они отстоят друг от друга на чистую кварту. Следовательно, многие указанные тональности нотографически родственны. Что же касается гиперионийской тональности, а также взаимосвязи между лидийским и фригийским «семействами», то между ними также нетрудно выявить знаменательные параллели. Так, например, гипофригийский тетрахорд отделенных записывается теми же самыми нотными знаками, которыми обозначается лидийский тетрахорд нижних (τετράχορδον ὑπάτων), а гиперионийский тетрахорд соединенных (συνημμένων) по нотной записи аналогичен лидийскому тетрахорду отделенных (διεζευγμένων). Сюда же следует добавить, что гиперионийской тетрахорд средних (μέσων) имеет те же нотные знаки, что и гиполидийский тетрахорд отделенных (διεζευγμένων), ну а гипофригийский тетрахорд верхних (ύπερβολαίων) с этой точки зрения аналогичен гиперлидийскому тетрахорду средних (μέσων).

Все это — весьма знаменательно, так как свидетельствует о том, что перечисленные Анонимом Беллерманна тональности, озвучивавшиеся гидравлосом, во многом сходны с точки зрения нотной записи. Это может говорить о том, что в описываемом Витрувием варианте инструмента использовался довольно ограниченный набор звуков, записывающихся только в указанных то-

нальностях. Не является ли это следствием достаточно узкого диапазона гидравлоса?

Я даю себе полный отчет в том. что предлагаемое здесь толкование tetrachordos, hexachordos и octochordos из описания Витрувия не может рассматриваться как во всех отношениях безупречное и, конечно, его нельзя считать единственно верным. Уже сейчас можно отметить некоторую неоднородность использовавшихся аргументов: tetrachordos и octochordos обсуждались в рамках ладотональных аспектов, а hexachordos — с точки зрения нотации (правда, тех же ладотональностей). Но это лишь попытка понять суть сообщения римского автора о «музыкальном устройстве» κανὼν μουσικός. Основная цель изложенных соображений заключается в том, чтобы обратить внимание на один из возможных путей решения этой загадки<sup>84</sup>.

## § 6. Свидетельство

Герона Александрийсково и друвих

Продолжая обзор античных источников, посвященных гидравлосу, следует привести его описание, также присутствующее в уже цитировавшейся «Пневматиках» Герона<sup>85</sup> (рис.12–14):

Ύδραυλικοῦ ὀργάνου κατασκευή

Устройство гидравлического инструмента

Έστω τις βωμίσκος Βοσωνιαν μεκιιὰ медный алта- χάλκεος ο ΑΒΓΔ, εν  $\ddot{\phi}$  ὕδωρ  $\rho$  μικ ΑΒΓΔ,  $\theta$  κοπορονι μαχοдится

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Довольно подробно она теоретически описана Кассиодором; латинский текст и русский перевод см.: *Герциан Е.* Cassiodori De musica // Проблемы музыкознания 3: Традиция в истории музыкальной культуры. Античность. Средневсковье. Новое время. (Ленипградский государственный институт театра, музыки и кинематографии им. Н. К. Черкасова.) Л., 1989. С. 9-36.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Однако совершенно точно, что ладотональные возможности гидравлоса не имеют ничего общего с теми, до предела модернизированными формами звукорядов, которые предлагались прежде в качестве античных гональностей (см.: Ruelle Ch.-Em. Op. cit. P. 317; Degering H. Die Orgel, ihre Erfindung und Geschichte bis zu Karolingerzeit. Münster, 1905. S. 70). К сожалению, этому ошибочному толкованию активно или нассивно следуют некоторые ученые, см., например: Organ // Grove's Dictionary of Music and Musicians. Vol. II. London, 1927. P. 689–697; Schneider Th. Op. cit. S. 33–34.

<sup>85</sup> Herous von Alexandria. Op. cit. P. 192-202.

ἔστω ἐν δὲ τῷ ὕδατι κοῖλον ημισφαίριον κατεστραμμένον ἔστω, ο καλείται πνιγεύς ό ΕΖΗΘ ἔχων ἐν τῶ ὑγοῶ διάρρυσιν είς τὰ πρὸς τῷ πυθμένοι μέρη, από δὲ τῆς νετωσαν σωλήνες συντετρημένοι αὐτῶ ὑπὲρ τὸν βωμίσκον, εῖς μὲν ὁ ΗΚΛΜ κατακεκαμμένος είς τὸ ἐκτὸς τοῦ βωμίσκου μέρος καὶ συντετρημένος πυξίδι τη ΝΞΟΗ κάτω τὸ στόμα έχούση καὶ τὴν ἐντὸς ἐπιφάνειαν όρθην πρός έμβολέα άπειργασμένην, ταύτη δὲ ἐμβολεύς άρμοστὸς ἔστω ὁ ΡΣ, ώστε άέρα μη παραπνείν τώ κανών ό ΤΥ ισχυρός σφόδρα πρός δὲ τὸν άρμόζοντα έτερος κανών ὁ ΥΦ περί περόνην κινούμενος την πρός τῶ Υ΄ ὁ αὐτὸς δὲ κηλωνευσθω κατά τὸν πυθμένα ἕτερον πυξίδιον τὸ Ω συντετρημένον αύτη καὶ ἐπιπεπωμασμένον έκ τῶν ἄνω μερῶν καὶ ἔγον είσελεύσεται είς τὴν πυξίδα. ύπὸ δὲ τὸ τρύπημα λεπίδιον ἔστω ἐπιφράσσον αὐτὸ καὶ ἀνεχόμενον ὥστε μη έκπίπτειν το λεπίδιον, δ δή καλείται πλατυσμάτιον.

вода. Пусть в воде будет перевернутая вогнутая полусфера ЕΖНӨ. называемая воздушной камерой [и] имеющая по днишу в воде протоки. От ее вершины κορυφής αύτοῦ δύο άνατει- протянуты через алтарик две проникающие в нее трубки. Одна [из них] — НКАМ, загнутая часть [которой, находящаяся] вне алтарика, проникает в цилиндр NEOH, имеющий внизу вход, а [его] внутренняя гладкая поверхность предназначена для поршня. Чтобы воздух не проходил, пусть в нем будет установлен поршень РУ. К поршню же δὲ ἐμβολεῖ συμφυής ἔστω пусть будет прикреплена очень прочная планка ТУ, а к ней пусть будет приделана другая планка Пусть то же самое действует έσθω πρός ὄρθιον κανόνα κακ журавль на надежно опиτὸν ΨΧ βεβηκότα ἀσφαλως. рающейся вертикальной планке τῆ δὲ ΝΞΟΠ πυξίδι ἐπικεί- ΨΧ. Пусть на днище цилиндра небольшой цилиндр О, проникающий в него86, закрытый сверτρύπημα, δι' οῦ ὁ ἀὴρ χν, нο имеющий отверстие, через которое в цилиндр проходит воздух. Пусть под отверстием [второго цилиндра] будет небольшая пластинка, закрывающая его и удерживаемая, чтобы пластинка не выпала, -- пластинка, которая называется блюдечком.

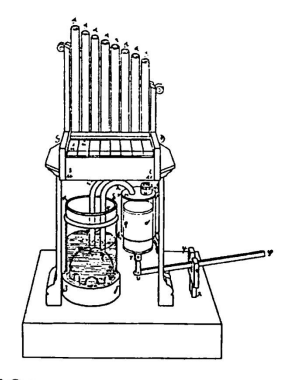


Рис. 12. Схема конструкции гидравлоса с одним насосом

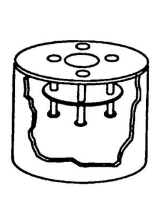


Рис. 13. Схема конструкции поршневого цилиндра для гидравлоса

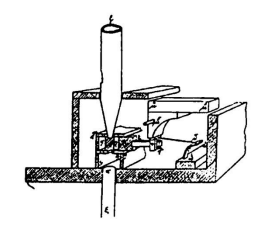


Рис. 14. Схема конструкции клавишного механизма

YФ, двигающаяся на штифте Y. NEOП будет расположен другой

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> То есть в первый.

ἀπὸ δὲ τοῦ Ζ ἔτερος ανατεινέτω σωλήν ό ςΖ συντετρημένος έτέρω σωλήνι πλαγίω τω ς δ, εν ω έπικείσθωσαν οι αύλοι συντετρημένοι αυτώ οι Α΄ καί έχοντες έκ των κάτω μερών καθάπερ γλωσσόκομα συντετρημένα αὐτοῖς, ών τὰ στόματα ανεωγότα έστω τὰ Β΄. διὰ δὲ τῶν στομάτων τὰ πώματα διώσθω τρήματα έχοντα, ώστε είσαγομένων των πωμάτων τὰ ἐν αὐτοῖς τρήματα κατάλληλα γίνεσθαι τοῖς τῶν αὐλῶν τρήμασιν, έξαγομένων δὲ παραλλάσσειν καὶ ἀποφράσσειν τοὺς ακποςω. αύλούς.

έὰν οὖν ὁ πλάγιος κανὼν κηλωνεύηται διὰ τοῦ Φ είς το κάτω μέρος, ο ΡΣ εμβολεύς έκθλίψει μετεωριζόμενος τὸν ἐν τῆ ΝΞΟΠ πυξίδι άέρα, ος αποκλείσει μέν τὸ έν τῶ Ω πυζιδίω τρύπημα διὰ του προειρημένου πλατυσματίου χωρήσει δὲ διὰ του ΜΛΚΗ σωλήνος είς τὸν πνιγέα έκ δὲ τοῦ πνιγέως γωρήσει είς τὸν πλάγιον σωλήνος έκ δὲ του πλαγίου σωλήνος είς τούς αύλούς χωρήσει, όταν κατάλληλα ή κείμενα [έν] τοῖς αὐλοῖς τὰ έν τοις πώμασι τρήματα, τινα αύτων.

ϊνα οὖν, ὅταν προαιρώμεθα τών αύλών τινα φθέγγεσθαι, άνοίγηται τὰ κατ

Пусть от Z будет протянута другая трубка  $\zeta Z$ , проникающая в поперечную трубку Съ. на которой установлены проникающие в нее авлосы А, имеющие внизу словно бы ящички, соединенные с ними, от которых открыты проходы В'. Пусть через проходы будут протянуты клапаны с отверстиями, причем так, что когда клапаны вводятся в их отверстия, то они оказываются напротив отверстий авлосов, а когда выводятся, они отделяют и загораживают

Если поперечная планка, действуя подобно колодезному журавлю, опускается от  $\Phi$  вииз, то поршень РΣ, поднимаясь, выдавливает из цилиндра NEOП воздух, который указанным блюдечком закрывает отверстие в цилиндре  $\Omega$ , а через трубку MAKH он проходит в воздушную камеру. Из воздушной же камеры через трубσωλήνα τὸν ς δια του ς Ζ κυ ς Ζ [βοσόνχ] προχοδιμή κ ποπε речную трубку Съ. Ну и из попс речной трубки он проходит в авлосы, когда отверстия клапанов и авлосы располагаются друг τουτέστιν ὅταν εἰσηγμένα ἡ προπιιβ δρуга, πο есть κοεδα все τὰ πώματα ήτοι πάντα ή κлапаны или некоторые из них вводятся [в отверстия].

> Для того чтобы, когда мы желаем заставить звучать неко торые из авлосов, открывались

εκείνους τρήματα, όταν δέ βουλώμεθα παύεσθαι, άποκκατασκευάσωμεν λείηται. τάδε.

Νοείσθω εν τών γλωσσοκόμων έγκειμενον χωρίς τὸ Γ΄Δ΄, οὐ τὸ στόμα ἔστω τὸ Δ΄, ο δὲ συντετρημένος τουτω αύλὸς ὁ Ε΄, πῶμα δὲ έστω αρμοστόν αύτω τὸ ς'Ζ' τρήμα έχου το Η΄ παρηλλαγμένον από του Ε΄ αύλου. έστω δέ τις και άγκωνίσκος τρίκωλος ο Ζ΄Θ΄ΜΜ, ου τὸ ΖΘ΄ κώλον συμφυές μέν έστω τως Ζ΄ πωματι πρός δέ τῶ Θ΄Μ περὶ περόνην κινείσθω μέσην την Μ. έὰν οὖν κατάξωμεν τη χειρί τὸ Μ άκρον τοῦ αγκωνίσκου ἐπὶ τὸ Δ΄ στόμιον τοῦ γλωσσοκόμου, παρώσομεν τὸ πῶμα έμπέση είς τὸ έντὸς μέρος. τότε τὸ ἐν αὐτῷ τρῆμα κατάλληλον τῶ αὐλω γίνεται. ίνα ούν, ὅταν ἀφέλωμεν τήν χείρα αὐτόματον τὸ πώμα έξελκυσθή και παραλλάξη τον αυλόν, ἔσται τάδε

ύποκείσθω ύπὸ τὰ γλωσσόκομα κανών ίσος τω ς η σωλήνι και παραλληλος αύτω κείμενος ο ΜΜ.έν δε τούτω έμπεπηγετω σπαθια κεράτινα ών εν έστω το Μ κείμενον соответствующие отверстия, а когда мы хотим прекратить [звучание], то они закрывались бы, --[давайте] устроим следующим образом.

Пусть **Gvdem** придумано [так], что один из отдельно взятых ящичков будет Г'Д', проход которого — Д', а проникающий в него авлос — Е'. Пусть также прикрепленный к нему клапан будет 5'Z', имеющий отверстие Н', отходящее от авлоса Е. Пусть будет и некий трехуленный рычаг Z'Ө'ММ, член которого Z'Ө' связан с клапаном  $\zeta'Z'$ , а средний член ӨМ вращается вокруг среднего штифта М. Если мы рукой надавливаем край рычага М, связанного с проходом в ящичек Д', то мы είς τὸ ἔσω μέρος, ώστε ὅταν εдавливаем клапан внутрь, так что когда он входит внутрь, его отверстие оказывается как раз напротив [отверстия] авлоса. Поэтому для того чтобы при снятии руки [с рычага] клапан самопроизвольно выходил [из отверстия) и освобождал авлос, [все иужно] будет [устроить] следующим образом.

Пусть под ящичком будет расположена планка, равная трубке Сом установленная параллельно ей ММ. Пусть на этой [планке] εύτονα και επικεκαμμένα, будут укреплены упругие и согнутые рожковые лопатки, одна из κατά τὸ ΔΤ΄ γλωσσόκομον, которых М пусть будет помещеέκ δέ τοῦ ἄκρου αὐτοῦ νευρά ἀποδεθείσα ἀποδεδόσθω περί τὸ Θ΄ ἄκρον, ὥστε έξω παρωσθέντος τοῦ πώματος τετάσθαι τὴν νευράν. έὰν οὖν κατάξαντες τὸ Μ άκρον τοῦ άγκωνίσκου παρώσωμεν τὸ πῶμα εἰς τὸ έσω μέρος, ή νευρά ἐπισπάσεται τὸ σπαθίον, ώστε άνορθώσαι την καμπήν αύτοῦ βία ὅταν δὲ ἀφῶμεν, πάλιν τὸ σπαθίον εἰς τὴν ἐξ άρχης τάξιν καμπτόμενον έξελκύσει τὸ πῶμα τοῦ στόματος, ὥστε παραλλάξαι τὸ τρῆμα.

τούτων οὖν καθ' ἕκαστον γλωσσόκομον γενηθέντων, ὅταν βουλώμεθά τινας τῶν αὐλῶν φθέγγεσθαι, κατάξομεν τοῖς δακτύλοις τὰ κατ' ἐκείνους ἀγκωνίσκια όταν δὲ μηκέτι φθέγγεσθαι βουλώμεθα, ἐπαροῦμεν τούς δακτύλους, καὶ τότε παύσονται τῶν πωμάτων έξελκυσθέντων.

τὸ δὲ ἐν τῶ βωμίσκω ύδωρ εμβάλλεται ένεκα τοῦ τὸν περισσεύοντα ἀέρα ἐν τῷ πνιγεῖ, λέγω δή τὸν ἐκ αύλούς δυναμένους φθέγγεσθαι. ὁ δὲ ΡΣ ἐμβολεύς έπαιρόμενος μέν έπὶ τὸ άνω, ώς εἴρηται, έξωθεῖ τὸν έν τη πυξίδι άέρα είς τὸν πλατυσμάτιον, δι' οὖ ή на напротив ящика ДТ. От ее окончания пусть будет натянута вокруг края  $\Theta'$  тетива — так, чтобы тетива натягивалась, когда выдвигается клапан. Если, опуская вниз окончание рычага М, мы вдавливаем клапан внутрь, то тетива натягивает лопатку, так что ее изгиб с силой выпрямляется. Когда же мы отпускаем [рычаг], то лопатка, сгибаясь обратно в первоначальное положение, извлекает клапан из прохода, так что он открывает отверстие.

Поскольку же так устроен каждый ящичек, то когда мы хотим, чтобы звучали некоторые из авлосов, то мы нажимаем пальцами соответствующие рычаги. Когда же мы хотим, чтобы они больше не звучали, мы поднимаем пальцы, и [звучание] тогда прекращается, поскольку клапаны вытягиваются.

Вода же распространятся по алтарику из-за того, что избыточный воздух в воздушной камере. τής πυξίδος ώθούμενου, я имею в виду [воздух] выталкиέπαίροντα τὸ ύδωρ συνέχε- ваемый из цилиндра. — поднимая σθαι πρός το άει έχειν τους воду, удерживается для того, чтобы всегда иметь авлосы, способные звучать. Как сказано, поднимающийся вверх поршень РУ выталкивает воздух из цилиндра в воздушπνιγέα, καταγόμενος δὲ ную камеру. Οпускаясь вниз, άνοίγει τὸ ἐν τῷ Ω πυξιδίῳ [поршень] οποθευгает блюдечко в

πυξίς ἀέρος ἔξωθεν πληροῦται, ὤστε πάλιν τὸν εμβολέα ανωθούμενον εκθλίβειν αυτόν είς πνιγέα.

βέλτιον δέ έστι καὶ τὸν κινείσθαι πρὸς τῶ Τ διτορμίας ούσης εν τῷ πυθμένι άλλα όρθον ανωθείσθαί τε καὶ κατάγεσθαι.

цилиндре О, благодаря чему цилиндр наполняется наружным воздухом, так что поднимающийся поршень вновь вытесняет его в воздушную камеру.

Лучше же сделать, чтобы ΤΥ κανόνα περί περόνην планка ТУ была приспособлена двигаться вокруг штифта, поτοῦ ἐμβολέως άρμοσθή- εκοπική в основании поршня два σεται, δι ης δεήσει περόνην *οπверстия*, из-за чего поршень по διωθείσθαι πρός τὸ τὸν μεοδχοδιμος πιι нε перекосится, а έμβολέα μη διαστρέφεσθαι, будет двигаться [только] вверх и

Сопоставляя описания Витрувия и Герона, можно сделать два наблюдения. Во-первых, принципы действия инструмента описываются приблизательно одинаково. Так, arcula Витрувия почти идентична героновской воздушной камере, canales Витрувия героновским ящичкам, а epistomia — крышкам клапанов. Но, вовторых, при описании гидравлоса выявляются некоторые существенные отличия, показывающие, что его конструкция не была постоянной, а постепенно модернизировалась. Например, у Витрувия упоминается два поршневых цилиндра, шкура и три ряда труб, а у Герона — один цилиндр, указание на шкуру отсутствует и регистрируется лишь один ряд труб, расположенных непосредственно на воздушном ящике. Мы видим, что у второго автора очень подробно описывается механизм действия клавиатуры, тогда как у первого — лишь в общих словах. Возможно, умалчивание о многих деталях конструкции органа было связано с тем, что они были достаточно хорошо известны и не требовали особых пояснений<sup>87</sup>. Кроме того, различия в приведенных описаниях допускают мысль о том, что инструмент имел разновидности и, судя по всему, систематически усовершенствовался. Это подтверждают и другие источники. Так, Гай Светоний Транквилл (по мнению историков, он жил в период ок. 75-160 годов) в своей

 $<sup>^{87}</sup>$  Такая точка зрения высказывалась и прежде; см., например: Nagy L. Az Aquincumi Organa. S. 135.

знаменитой книге «Vitae duodecim imperatorum» (Жизнь двенадцати цезарей 41, 2) рассказывает, как Нерон представлял римлянам «organa hydraulica novi et ignoti generis» 88 (гидравлические инструменты новой и неизвестной разновидности). Очевидно, большинство из этих модификаций инструмента навсегда останется для истории неизвестным.

При знакомстве с общей античной литературой создается впечатление, что орган считался неким особым инструментом, резко отличающимся от других. И среди важнейших отличительных его черт источники выделяют две: своеобразную конструкцию и громкость звучания.

Так, например, историк церкви Феодорит (ок. 393-466 гг.), продолжая христианскую традицию символической трактовки музыкальных инструментов 89, сравнивает гидравлос со строением человека. Его описание небезынтересно для понимания того, как представляли себе устройство гидравлоса современники 90:

Στόμα γὰρ είληφότες παρὰ τοῦ κτίσαντος, ἴν' ὑπέρ ὧν άπολαύουσιν άγαθών τῶ δοτῆρι τὸν ὕμνον προσφέρωσιν, οὺ μόνον ὑμνεῖν οὐκ ἐθέλουτὸ λογικὸν ἀτιμάζουσιν ὄργανον. 'Αρκεί δὲ καὶ τοῦτο μόνον τὸ μόριον δείξαι τοῦ πεποιηκότος, ου την σοφίαν μόνον, άλλά και την άπλητον φιλανθρωπίαν. Όργανω γάρ ἔοικεν ἀπὸ γαλκῶν συγκειμένω καλάμων, καὶ ὑπ' ἀσ-

Ибо те, кто получил от

Творца уста, чтобы ради благ, которые они вкушают, возносить гимн Дарителю, — они не σιν, άλλά καὶ βλασφημίας только не хотят славить [Его], τήν γλώσσαν μιαίνουσι, καί но и злословием оскверняют язык и позорят [свой] речевой инструмент. А ведь даже этого достаточно, чтобы показать частицу Творца — не только мудрость, но и безмерное человеколюбие [Его]. Он подобен инструменту, составленному из

89 Подробнее об этом см.: Герцман Е. Гими у истоков Нового Завета. М., 1996. C. 192-216.

μένω υπό των του τεχνίτου δακτύλων, και αποτελούντι την εναρμόνιον εκεινην ήχήν. Αλλ' ούχ ή φύσις παρά τῆς τέχνης, ή τέχνη δε παρά της φύσεως εδιδάχθη της τερπνης ήχης το μηχάνημα άρχέτυπον γάρ της τέχνης ή φύσις, ϊνδαλμα δὲ τῆς φύσεως ἡ τέχνη. Αθρει τοιγαροῦν ό λόγου μὲν τετυχηκώς, ἀτιμάζων δε τη τιμη τον τιμήσαντα, πῶς ὑπόκειται μὲν ὁ πνεύμων δίκην ἀσκοῦ, ἀποθλίβουσι δὲ αὐτόν, οὐ πόδες άνθρώπου, άλλ' οι περικείμενοι τῶ θώρακι μύες, συστέλλοντες αὐτὸν καὶ διαστέλδιὰ τῆς τραγείας τὸ πνεῦμα, τὸ δὲ συνωθούμενον, ἀνοίγει μὲν τὴν ἐπιγλωττίδα, φέρεται δὲ διὰ τοῦ φάρυγγος ἐπὶ τὸ στόμα. Ο δὲ λόγος, τῆς γλώττης οιόν τινος δεξιάς έπειλημμένος, ταύτην τοῖς έκείνοις προσφέρει καλάμοις, καὶ ἄνω καὶ κάτω διαθέειν καὶ διολισθαίνειν εὐπετῶς καὶ μάλα ραδίως κατασκευάζει...

к $\dot{\omega}$ ν  $\dot{\epsilon}$ к $\dot{\omega}$ ν  $\dot{\epsilon}$ κ $\dot{\omega}$ υσομ $\dot{\epsilon}$ ν $\dot{\omega}$ , κ $\dot{\omega}$ ι κινου- ме $\dot{\epsilon}$ н $\dot{\omega}$ ν $\dot{\omega}$  , на $\dot{\omega}$ ν $\dot{\omega}$  на $\dot{\omega}$ ν $\dot{$ хами, приводящемуся в движение пальцами мастера, издающему то гармоничное звучание. Однако не природа обучена искусством, а искусство [научено] природой сооружению для приятного звучания, ибо природа — образеи для искусства, а искусство — [лишь] отражение природы. Так вот, получивший [дар] речино пренебрегающий воздаянием тому, кто отличил [тебя], подумай, что легкие устанавливаются подобно мехам, но выдавливают из них [воздух] не λοντες. Αναπέμπει δὲ ούτοσὶ ποги человека, а мышцы, обвалакивающие грудь, сжимающие и разжимающие ее. Именно они93 посылают воздух через горло, а выталкиваемый, он отодвигает язычок и устремляется через гортань к устам. Речь же, подοδουσι καθάπερ τοῖς χαλκοῖς хваченная языком, словно некой десницей, переносит его к зубам, как к тем медными трубам, без труда и весьма легко устраивает [так], что он носится и скользит вверх и вниз...

<sup>88</sup> C. Suetonii Tranquilli Quae supersunt omnia. Recensuit C. L. Roth. Lipsiac, 1893. P. 191.

<sup>90</sup> Theodoreti episcopi Cyrensis De providentia. Oratio III // Patrologiae cursus completus, series graeca, ed. J.-P. Migne (= PG). Vol. 83. Paris, 1856. Col. 589.

<sup>91</sup> То есть речевой инструмент.

<sup>92</sup> Как и в некоторых уже приводившихся описаниях, в тексте буквально: «медных... тростников». Аналогичным образом Феодорит излагает свою мысль и в другом месте этого же сочинения (Ibid. P. 592): ούτω λύρα καὶ κιθάρα και τὸ ἐκ τῶν χαλκῶν καλάμων ὄργανον, ἐναρμόνιον μὲν ήχην και ρυθμόν διά τῶν ἐμφυσημάτων ἢ κρουσμάτων ἀποτελεῖ (μακ. πυра, кифара и инструмент из медных труб, благодаря вдуваниям и бряцаниям, создают гармоничное и стройное звучание.)

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> То есть легкие.

Комментатор Аристотеля Симпликий (относимый историками к VI веку) 94 обращает внимание на «язычки», располагавшиеся около труб<sup>95</sup>:

... ἐν γὰρ ὑδραύλεσιν όταν μεσταίς ούσαις αέρος έγχέηται ύδωρ, γλώσσαί τινες σαλπίγγων ή αυλών ταῖς ὀπαῖς προστιθέμεναι, δι' ων έξεισι τὸ πνεθμα, διὰ τοθ σι την δι' αὐτῶν τοῦ ἀέρος.

...в гидравлосах же, когда вода вливается в наполненные воздухом полости, то некие язычки, приставленные к отверстиям сальпинг и авлосов, через которые выψόφου την έξοδον διελέγχου- χοдит вдувание, звуком изобличают выход через них воздуха

Если Феодорит сопоставляет гидравлос с человеческим организмом, то Флавий Кассиодор, комментируя 4 стих 150 псалма («Αἰνεῖτε αὐτὸν ἐν τυμπάνω καὶ χορῷ, αἰνεῖτε αὐτὸν ἐν χορδαῖς καὶ ὀργάνω» — Laudate eum in tympano et choro, laudate eum in chordis et organo — Хвалите Его с тимпаном и с хором, хвалите Его на струнах и органе), уподобляет его башне. Такое сравнение было немыслимо для других инструментов. Однако и здесь внимание автора привлекают все те же язычки<sup>96</sup>:

Organum itaque est quasi linguis ponat, et suavissimam cantilenam.

Поэтому орган подобен некой turris quaedam diversis fistulis башие, построенной из различных fabricata, quibus flatu follium труб, в которых под воздействием vox copiosissima destinatur; et мехов издается богатейший звук, и ut eam modulatio decora com- чтобы его образовала благородная quibusdam гармония, он возникает в нижней ligneis ab interiore parte con- части [инструмента] из каких-то struitur, quas disciplinabiliter деревянных язычков, умело нажиmagistrorum digitii repri- мая на которые пальцы учителей mentes, grandisonam efficiunt [музыки] создают громко звучашую и приятнейшую мелодию.

Primum omnium ad oramplius sonitu comprobatur».

Прежде всего я приступлю к ganum. eo quod maius esse his [описанию] органа, потому что он in sonitu, et fortitudine nimia более громкий по звучанию, чем computantur clamores, veniam.  $onu^{98}$ , поскольку [его] звуки счи-De duabus elephantorum pelli- таются очень сильными. [Его] поbus concavum coniungitur, et лость соединяется двумя слоновьper quindecim fabrorum suf- ими шкурами, а опоясывается 15 flatoria comprehensatur: рег кузнечными мехами. Он [обладаduodecim cicutas aereas in so- em] 12 медными трубами с сильnitum nimium, quos in modum ным звучанием, которых сотрясаtonitrui concitat: ut per mille ет наподобие удара грома, так passuum spatia sine dubio sen- что оно, вне сомнения, слышится sibiliter utique et amplius на расстоянии по крайней мере в audiatur, sicut apud Hebraeos милю и более. [Оно] сродни тому, de organis quae ab Jerusalem, которое отмечается у евреев, usque ad montem Oliveti, et [свидетельствующими] об инстaudiuntur, рументах, которые слышатся от Иерусалима до Масличной горы 99.

Очевидно, именно громкость звучания способствовала активному использованию инструмента там, где все прочие оказывались негодными или маломощными: в цирке, на ипподроме, в театре. Знаменитый древнеримский философ Луций Анней Сенека (4 год до н. э. — 65 год н. э.) наряду с рогами и трубами (cornua et tubae) упоминает инструменты, «quae aquarum pressura maiorem sonitum formant, quam qui ore reddi potest» 160 (которые давлением воды создают большее звучание, чем то, которое могут воспроизвести уста). А Клавдиан (его считают жившим на рубеже IV-V веков) ту же самую мысль воплощает в поэтической форме 101:

<sup>94</sup> Подробнее о нем см.: Praechter Simplikios // Paulys Real-Encyclopädic der Classischen Altertumswissenschaft. Neue Bearbeitung. Fünfter Halbband. Stuttgart, 1927. S. 204-213.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> По изданию: Simplicii In Aristotelis Physicorum libros quattuor priores commentaria. Edidit H. Diels. Berolini, 1882 (Commentaria in Aristotelem gracca. Vol. IX). P. 681.

<sup>96</sup> Cassiodori Expositio in Psalterium // PL. T. LXX. Paris, 1853 Col. 1052-1053.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> [Pseudo-] Hieronymi presbuteri Epistola 23, 1 // PL T.XXII. Col. 108.

<sup>78</sup> То есть по сравнению с другими описываемыми инструментами.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> См., например: Евангелие от Луки: 19, 29-43.

Annaei Senecae Naturalium quaestionum II 6, 5// Annaei Senecae Opera quae supersunt. Edidit A. Gercke. Vol. II. Lipsiae, 1907. P. 47.

<sup>101</sup> Claudii Claudiani Carmina XVII, 316-319 // Claudii Claudiani Carmina, Vol. I. Recensuit L. Jeep. Lipsiae, 1876.

Et qui magna levi detrudens murmura tactu Innumeras voces segetis modulator aenae, Intonet erranti digito penitusque trabali Vecte laborantes in carmina concitet undas.

И музыкант, который легким прикосновением Порождая мощное гудение, бесчисленные голоса медной массы. Играет метущимся пальцем и внутри брусом-рычагом Побуждает работающие воды к песням.

При знакомстве с источниками мы постоянно сталкиваемся с некой терминологической двуликостью слова оружио -organum: являясь родовым обозначением для всех инструментов, оно в то же самое время служит названием для механического духового инструмента. Исторически самым ранним является первое значение, поскольку лишь впоследствии оружо — organum стало применяться в более узком смысле.

Аврелий Августин (354-430 гг.) несколько раз обращается к этой дилемме. Так, в одном случае 102 он пишет:

Organum autem generale nomine appellant.

Органум — общее название для nomen est omnium vasorum всего музыкального снаряжения, хоmusicorum; quamvis iam тя еще сохранился обычай, чтобы obtinuerit consuetudo, ut or- органами в собственном смысле наgana proprie dicantur ea quae зывались те [инструменты], котоinflantur follibus ... hoc cui рые надуваются мехами...; такой folles adhibentur, alio Graeci [инструмент], в котором применяются мехи, греки именуют другим названием.

Конечно, другое название, подразумеваемое Августином. ύδραυλις (гидравлос). Несколько ранее в том же самом сочинении он вновь повторяет основную мысль, акцентируя внимание на общеродовом смысле термина 103:

103 Ibid. 56, 16. Pars X, 2, P. 705.

Organa dicuntur omnia cantat, organum dicitur.

Органами называются все муinstrumenta musicorum. Non зыкальные инструменты. Не только solum illud organum dicitur, тот зовется органом, который quod grande est, et inflatur громоздкий и надувается мехами: follibus, sed quidquid aptatur но все, что пригодно для звучания. ad cantilenam, et corporeum и является вещественным, чем как est, quo instrumento utitur qui инструментом пользуется тот, кто играет, — называется органом.

Очевидно, именно во времена Августина оружо organum стал постепенно «специализироваться» только в области органа, и возникла необходимость в осмыслении широкого семантического поля слова. Не последнюю роль в этом, наверное, сыграло и то обстоятельство, что на смену водяному органу (собственно гидравлосу) стали приходить другие разновидности механических инструментов. Поэтому слово «гидравлос» не могло соотноситься с ними. И в результате оружиои organum стал обозначать и гидравлос, и последующие типы этого инструмента.

# § 7. Орван в музыкальной жизни

Существует небольшое, но достаточное количество свидетельств, показывающих, что орган стал постепенно все шире и шире использоваться в музыкальной жизни. Так, знаменитый автор «О природе вещей» (V 330-332) Тит Лукреций Кар (96-55 гг. до н. э.) уже через два столетия после создания первых образцов гидравлоса ставил их в один ряд с таким важным завоеванием цивилизации, как усовершенствование морских судов:

quare etiam quaedam nunc artes expoliuntur, nunc etiam augescunt: nunc addita navigiis sunt multa, modo organici melicos reperere sonores 104.

<sup>102</sup> Aurelii Augustini Hipponensis episcopi Enarrationes in psalmos 150, 7 // Corpus christianorum. Scries Latina. Pars X, 3. Turnholti, 1956. P. 2195.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> T. Lucretii Cari De rerum natura libri sex. Edidit A. Brieger. Lipsiae, 1854.

поэтому некоторые ремесла и сейчас совершенствуются, приумножаются: многое нынче добавлено к судам, [и] с недавних пор органисты изобрели мелодичные звуки 105.

Подобные сообщения не единичны. Поскольку орган на протяжении длительного времени был дорогостоящей «игрушкой», его могли приобретать лишь очень богатые люди: владельцы ипподромов, цирков и армейские легионы. Поэтому среди известных органистов оказались императоры. А среди них исторически самым ранним был, конечно, император-артист Нерон (54-68 годы) 106, который даже при подготовке к ответственной военной экспедиции мог заботиться о повозках «portandis scaenicis organis» (для перевозки театральных органов) 107. В конце жизни он рассчитывал продемонстрировать перед многочисленными зрителями и слушателями свое мастерство не только актера, но и инструменталиста, в том числе и в качестве исполнителя на гидравлосе («proditurum ... hydraulam»)<sup>108</sup>. Но он был не единственным императором, игравшим на органе. Гелиогабал (218-222 годы) «ipse cantavit, saltavit, ad tibias dixit, tuba cecinit, pandurizavit, organo modulatus est» 109 (сам пел, танцевал, речитировал под тибии 110, играл на трубе, пандурил, играл на органе). А сменивший

Теперь улучшений немало

186

Упоминания об органах и органистах встречается в античной литературе и когда речь касается описаний жизни римского войска. Все говорит о том, что кроме императоров, оказавшихся столь страстными любителями органов, в среде военных музыкантов-инструменталистов существовала довольно многочисленная группа, владеющая этим инструментом. Аммиан Марцеллин (IV век) в своих «Rerum Gestarum libri» (Книги деяний, XXVIII 1, 8, 29) называет даже имя одного военного органиста — organarius Sericus. Сохранилась даже надгробная плита с выбитым на ней именем «гидравлиста» — Тита Элия Юста, который, очевидно, был гарнизонным органистом в одном из провинциальных городов империи:

# T[ITUS] AELIUS IUSTUS HYDRAULARIUS SALARIUS LEG[IONIS] II AD[IUTRICIS]<sup>112</sup>.

Вообще, использование органа в древнеримской армии требует особого изучения. Ведь гидравлос представлял собой громоздкий и неудобный для воинской жизни инструмент. Поэтому важно знать, как велико было его распространение там и в каких случаях он применялся. На все эти вопросы рано или поздно нужно будет ответить. Во всяком случае, даже в гражданском обиходе гидравлос нередко ассоциировался с военной обстановкой. Петроний (Гвек н. э.) в «Satiricon» (Сатирикон, 36), описывая работу прислуги в богатом римском доме во время приема гостей, пишет:

...processit statim scissor cantante pugnare

...тотчас выступил вперед наet ad symphoniam ita gesticu- резающий кушанья и, жестикулируя latus laceravit obsonium, ut под звуки музыки, так разрезал заputares essedarium hydraule куску, что казалось: воин на колеснице сражается под звучание гидравлоса.

<sup>105</sup> В существующем русском переводе инструментальное содержание последнего предложения этого отрывка вообще аннулировано:

В судостроении есть и немало возникло мелодий.

<sup>(</sup>Лукреций. О природе вещей / Перевод с латинского и комментарии Ф. А. Петровского. М., 1958. С. 172-173).

<sup>106</sup> Подробнее об этом см.: Гериман Е. Музыка Древней Греции и Рима. С. 255-263.

<sup>107</sup> Suetonii Tranquilli Nero 41, 2 // Suetonii Tranquilli Quae supersunt omnia. Recensuit C. L. Roth. Lipsiae, 1893. P.192-193. В одном из опубликованных русских переводов книги Светония в этом месте говорится просто о «телегах с театральной утварью» (Гай Светоний Транквилл. Жизнь двенадцати цезарей / Перевод с латинского, предисловие и послесловие М. Л. Гаспарова. М., 1990. С. 170).

<sup>108</sup> Suetonii Tranquilli Nero 54 // Suetonii Tranquilli Op. cit. P. 258-259.

<sup>109</sup> Aelii Lampridii Antoninus Heliogabalus 32, 8 // Scriptores historiae Augustae. Vol. I. Lipsiae, 1884. P. 244.

<sup>110</sup> Как известно, в античном мире вокалист, певший в сопровождении авлоса или тибии, назывался авлодом (αὐλωδός).

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>Aelii Spartiani Alexander Severus 27,9 // Scriptores historiae Augustae. Vol. I. P. 267.

<sup>112</sup> Corpus inscriptionum Latinarum, Vol. III. Berolini, 1893, No. 10501.

Ко времени упадка Древнего мира органы становятся все более и более заметными не только в военной, но и в гражданской жизни. Историк Аммиан Марцеллин (XIV 6, 18) сообщает о том, что везде «organa fabricantur hydraulica» (сооружаются гидравлические органы).

Напольная мозаика одной римской виллы, обнаруженной близ Трира, запечатлела фрагмент из жизни античного амфитеатра: борьба животных и гладиаторов, осуществляющаяся под звуки музыки, которую исполняет органист на гидравлосе и горнист 114 (рис. 15).



Рис. 15. Фрагмент мозанки из римской вилл близ Трира (ок. 230-240 гг.): органист и горинст

Все это подтверждает популярность органа в общественной жизни Римской империи. Поэтому нет ничего удивительного в

<sup>113</sup> Ammiani Marcellini Rerum Gestarum libri qui supersunt. Recensuit notisque selectis instruxit V. Gardthausen. Volumen prius. Lipsiae, 1889. P. 21.

114 Fleischhauer G. Op. cit. Abbildung 72.

Как известно, в среде музыкантов Древнего мира профессиональная специализация была достаточно своеобразной. Источники, описывающие события доклассического и классического периодов, показывают, что разделение происходило только между струнниками и духовиками. Несмотря на то что изредка можно столкнуться с отклонениями от такого принципа дифференциации, указанное подразделение исполнителей на струнных и духовых инструментах постоянно сохранялось. Наиболее ярко оно проявлялось в том, что, например, кифарист, как правило, владел всеми струнными инструментами, а авлет с равным успехом мог играть не только на многочисленных разновидностях авлосов, но и на сирингах и т. д. Гидравлос же, судя по всему, оказался именно тем инструментом, который стал общим для тех и других. Свидетельством этого могут служить, с одной стороны, уже упоминавшиеся данные о военных музыкантахдуховиках, овладевших органами, а с другой — например, дошедшая до нас одна стихотворная надгробная эпитафия, посвященная некой Сабине:

CLAUSA IACET LAPIDI CONIUNX PIA CARA SABINA. ARTIBUS EDOCTA SUPERABAT SOLA MARITUM. VOX EI GRATA FUIT, PULSABAT POLLICE CORDAS. SET CITO RAPTA SILET...

...HAEC IPSA SUPERSTES SPECTATA IN POPULO HYDRAULA GRATA REGEBAT<sup>115</sup>.

Благочестивая супруга, милая Сабина, лежит, заключенная в камень.

Обученная искусствам, она одна превосходила мужа. Голос ее был приятным, пальцем она бряцала по струнам. Но, быстро похищенная [смертью], молчит...

...она сама в совершенстве Играла на приятном гидравлосе пред народом.

<sup>115</sup> Цит. по изданию: Wille G. Musica Romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Römer. Amsterdam, 1967. S. 207.

Ко времени упадка Древнего мира органы становятся все более и более заметными не только в военной, но и в гражданской жизни. Историк Аммиан Марцеллин (XIV 6, 18) сообщает о том. что везде «organa fabricantur hydraulica» (сооружаются гибравлические органы).

Напольная мозаика одной римской виллы, обнаруженной близ Трира, запечатлела фрагмент из жизни античного амфитеатра: борьба животных и гладиаторов, осуществляющаяся под звуки музыки, которую исполняет органист на гидравлосе и горнист 114 (рис. 15).



Рис. 15. Фрагмент мозанки из римской вилл близ Трира (ок. 230–240 гг.): органист и горнист

Все это подтверждает популярность органа в общественной жизни Римской империи. Поэтому нет ничего удивительного в

Ammiani Marcellini Rerum Gestarum libri qui supersunt. Recensuit notisque selectis instruxit V. Gardthausen. Volumen prius. Lipsiae, 1889. P. 21.

114 Fleischhauer G. Op. cit. Abbildung 72.

Как известно, в среде музыкантов Древнего мира профессиональная специализация была достаточно своеобразной. Источинки, описывающие события доклассического и классического периодов, показывают, что разделение происходило только между струнниками и духовиками. Несмотря на то что изредка можно столкнуться с отклонениями от такого принципа дифференциации, указанное подразделение исполнителей на струнных и духовых инструментах постоянно сохранялось. Наиболее ярко оно проявлялось в том, что, например, кифарист, как правило, владел всеми струнными инструментами, а авлет с равным успехом мог играть не только на многочисленных разновидностях авлосов, но и на сирингах и т. д. Гидравлос же, судя по всему, оказался именно тем инструментом, который стал общим для тех и других. Свидетельством этого могут служить, с одной стороны, уже упоминавшиеся данные о военных музыкантахдуховиках, овладевших органами, а с другой — например, дошедшая до нас одна стихотворная надгробная эпитафия, посвященная некой Сабине:

CLAUSA IACET LAPIDI CONIUNX PIA CARA SABINA. ARTIBUS EDOCTA SUPERABAT SOLA MARITUM. VOX EI GRATA FUIT, PULSABAT POLLICE CORDAS. SET CITO RAPTA SILET...

...HAEC IPSA SUPERSTES SPECTATA IN POPULO HYDRAULA GRATA REGEBAT<sup>115</sup>.

Благочестивая супруга, милая Сабина, лежит, заключенная в камень.

Обученная искусствам, она одна превосходила мужа. Голос ее был приятным, пальцем она бряцала по струнам. Но, быстро похищенная [смертью], молчит...

...она сама в совершенстве Играла на приятном гидравлосе пред народом.

<sup>115</sup> Цит. по изданию: Wille G. Musica Romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Römer. Amsterdam, 1967. S. 207.

Ясно, что супруга музыканта и сама музыкантша Сабина, будучи певицей и «струнницей», приобщилась также к игре на органе. Можно предполагать, что это был далеко не единственный случай такого совмещения.

В связи с этим вспомним ранее приводившиеся дошедшие до нас отголоски возникавших затруднений по вопросу о том. к какой группе инструментов отнести гидравлос — к духовой или струнной. Не исключено, что его использование как одними, так и другими исполнителями также способствовало этим сомнениям и еще больше усиливало неопределенность.

Во времена же Исидора из Севильи (560-640 годы) орган уже стал непременным участником традиционных музыкальных ансамблей 116:

Thymelici autem erant muchestra stantes cantabant.

Тимелики 117 же были музыsici scenici qui in organis et кантами сцены, которые играли lyris et citharis praecinebant. Et на органах, лирах и кифарах. И dicti thymelici quod olim in or- они названы тимеликами, потому что некогда они стоя пели на opxecmpe<sup>118</sup>.

История сохранила свидетельство того, что гидравлос мог в особых случаях преподноситься в качестве особо ценного и богатого дара:

C[AIUS] IUL[IUS] VIATORINUS DEC[URIO] COLIONIAE] AQIUINCI], AEDI-LICIUS, PRAEF[ECTUS] COLL[EGII] CENTIONARIORUMI HYDRAM COLLIEGIOI S[UPRA] S[CRIPTO] DE SUO D[ONUM] D[EDIT], MODES-TO ET PROBO CO[N]S[ULIBUS]<sup>119</sup>.

КАЙ ЮЛИЙ ВИАТОРИН ДЕКУРИОН КОЛОНИИ АКВИНК. ЭДИЛ, ПРЕФЕКТ КОЛЛЕГИИ ПОРТНЫХ ПЕРЕДАЛ ВЫШЕУКАЗАННОЙ КОЛЛЕГИИ В ДАР ОТ СЕБЯ ГИДРУ 120. В КОНСУЛЬСТВО МОДЕСТА И ПРОБА.

Но в римском общественном сознании слушание музыки, исполняемой на гидравлосе (как, впрочем, и на всех других инструментах), рассматривалось как несерьезное и праздное времяпрепровождение. Здесь невозможно обнаружить того возвышенно-торжественного впечатления от органной музыки, с которым мы постоянно встречаемся в свидетельствах Нового времени. Не случайно, когда Марк Туллий Цицерон (106-43 годы до н. э.) захотел язвительно уколоть кого-то из своих знакомых, об интеллектуальных способностях которого он был невысокого мнения, то он сказал, что тому следует посоветовать «hydrauli... ut audiat voces potuis quam Platonis»<sup>121</sup> (nocogemoвать, чтобы он больше слушал звуки гидравлоса, нежели [слова/ Платона).

В античной же поэзии гидравлос и вообще орган нередко упоминается просто как инструмент, издающий приятное гармоническое звучание, причем оно выступает как результат взаимодействия воды, мехов и металла. Так, в одной поэтической зарисовке отмечается:

<sup>116</sup> Isidori Hispalensis episcopi Etymologiarum libros 47, 1 // Corpus grammaticorum Latinorum veterum. Collegit auxit recensuit ac potiorem lectionis varietatem adiecit Fr. Lindemannus. T. III. Lipsiae, 1833. P. 578.

<sup>117</sup> Греческое слово водей первоначально обозначало находившийся на орхестре, в самом театре алтарь, вокруг которого совершались языческие богослужения. На орхестре выступали музыканты, получившие по алтарю наименование водейскої. Как мы видим, этот термин сохранился за ними вплоть до начала Средневековья.

<sup>118</sup> Известно, что орхестра (орхуотра) представляла собой круглос или полукруглое пространство в древнегреческих театрах, расположенное между сценой и скамьями для зрителей. От последних она отделялась небольшой низкой стенкой. Начиная с классического периода, актеры действовали в основном на сцене, а на орхестре, находившейся несколько ниже сценических подмостков, выступал поющий и танцующий хор в сопровождении инструментальной музыки, исполняемой авлетом. Впоследствии его мог заменять болсе разнообразный инструментальный ансамль. 190

<sup>119</sup> Цит. по изданию: Wille G. Op. cit. S. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Так сокращенно в античном обиходе нередко называли гидравлос. Подечитано, что <sup>2</sup>/1 источников используют «гидра» вместо полного слова (CM.: West M. Op. cit. P. 114, note 152).

<sup>121</sup> M. Tulii Ciceronis Tusculanorum disputationum III 43 // M. Tulii Ciceronis Scripta quae manserunt omnia. Recognovit R. Klotz. Partis IV. Vol. I. Lipsiae, 1858. P. 326.

Quaeque per aeratas inspirant carmina fauces, Humida folligenis exclament organa votis<sup>122</sup>.

И водяные органы, которые выдыхают песнь Медными глотками, пусть воскликнут.

А Пруденций (IV век) упоминает (Apotheosis 389) «инструменты с неравными трубами» (organa disparibus calamis), которые смешивают созвучия» (consona miscent)<sup>123</sup>.

Касаясь появления гидравлоса в античной поэзии, нельзя не привести замечательную эпиграмму, сохранившуюся в Палатинской антологии и приписывающуюся императору Юлиану (355-363 годы), вошедшему в европейскую историю как Юлиан Отступник. Греческое название этой эпиграммы — «Той παραβάτου» — «Парабату», или буквально: «Тому, кто стоит рядом». Словом παραβάτης или παραιβάτης называли легковооруженного воина, который сражался стоя на боевой колеснице, рядом с возничим. При чтении этой эпиграммы создается впечатление, что поэт проводит параллель между тем, кто стоит рядом на боевой колеснице, и тем, кто стоит рядом при музицировании на органе. Ведь в обоих случаях имеет место некий дуэт: в одном случае — воина и возницы, а в другом — музыкантагидравлиста и того, кто регулирует работу мехов или рычага для звучания органа.

`Αλλοίην ὁρόω δονάκων<sup>124</sup> φύσιν· ἢ ποῦ ἀπ' ἄλλης, χαλκείης τάχα μαλλον ανεβλάστησαν αρούρης. άγριοι οὐδ' ἀνέμοισιν ὑφ' ἡμετέροισι δονεῦνται, άλλ' ἀπὸ ταυρείης προθορών σπήλυγγος ἀήτης νέρθεν ευτρήτων καλάμων ύπο ρίζαν όδεύει. καὶ τις ἀνὴρ ἀγέρωχος, ἔχων θοὰ δάκτυλα χειρῶν, ίσταται άμφαφόων κανόνας συμφράδμονας αύλῶν. οί δ' άπαλὸν σκιρτεῦντες ἀποθλίβουσιν ἀοιδήν 125.

Я вижу другой род тростников; поистине они, мощные. Произошли скорее из другой медной почвы, Не из-за наших вдуваний они издают звучание. Но дуновение, выскочив из бычьей пешеры. Проходит снизу от основания просверленных труб. И некий славный муж, обладающий проворными пальцами рук. Стоит, управляя созвучными канонами авлосов; А те, которые мягко прыгают, выдавливают песнь.

В нарисованном «портрете» органа присутствует и поэтически преобразованное упоминание о мехах (бычья пещера), и часть, обозначаемая Витрувием как музыкальный канон. Только здесь она представлена канонами авлосов, поскольку для автора важно было поэтически высветить самую высокую и, судя по всему, самую известную, отличительную часть инструмента трубы, которые, по его мнению, являлись, конечно, авлосами (что же касается формы pluralis для качой, то это скорее либо поэтическое преувеличение, либо просто неведение поэта относительно деталей устройства органа, обладавшего лишь одним каноном). В эпиграмме также присутствует «ансамбль» исполнителей: сам гидравлист и те, кто регулирует работу мехов (прыгающие на мехах).

Таковы основные и, как представляется, важнейшие материалы, отражающие историю органа в античности.

<sup>122</sup> Цит. по изданию: Wille G. Op. cit. S. 207.
123 Aurelii Prudentii Clementis Quae exstant carmina ad Vaticc. aliorum codicum et optimarum editionum fidem recensuit, lectionum, varietate illustravit notis explicavit A. Dressel. Lipsiac, 1860. P. 99-100.

<sup>124</sup> Подробнее о разновидности тростника, называвшегося δόναξ, см. гл. 11, § 1.

<sup>125</sup> Anthologia Graeca epigrammatum Palatina cum Planudea. Edidit H. Stadtmueller, Vol. III. Pars prior, Lipsiae, 1906, P. 333-334.

# Русскоявычная литература по учебному курсу «История античной мувыки»

Аберт Г. История древнегреческой музыки // Музыкальная культура древнего мира / Под ред. Р. И. Грубера. Пер. с нем. Н. В. Мамуной. Л., 1937.

Аноним. Гармоническое введение Анонима / Греческий текст с русским переводом и примечаниями Г. А. Иванова. М., 1895.

Аристоксен. Элементы гармоники / Издание подготовил сотрудник Проблемной научно-исследовательской лаборатории Московской государственной консерватории В. Г. Цыпин, 1997.

Булич С. К. Дельфийские музыкальные находки // Журнал Министерства народного просвещения. 1895, январь. Отдел V. С. 1–15.

Варден ден Варден. Пифагорейское учение о гармонии // Варден ден Варден. Пробуждающаяся наука / Пер. с нем. М., 1959.

Гериман Е. В. Античное музыкальное мышление. Л., 1986.

Герцман Е. В. Музыка Древней Греции и Рима. СПб., 1995.

Гериман Е. В. Музыкальная боэциана. СПб., 1995.

Герциан Е. В. Гимн у истоков Нового Завета. Беседы о музыкальной жизни ранних христианских общин. М., 1997.

Герциан Е. В. Античная музыкальная педагогика. Санкт-Петербургский гуманитарный университет профсоюзов. СПб., 1996.

Герцман Е. В. Пифагорейское музыкознание. Начала древнеэллинской науки о музыке. СПб., 2003.

Гериман Е. В. Тайны истории древней музыки. СПб., 2004.

Герциан Е. В. Восприятие разновысотных звуковых областей в античном музыкальном // Вестник древней истории. М., 1971. № 4. С. 181–194.

Герцман Е. В. Принципы организации «пикнонных» и «апикнонных» структур // Вопросы музыковедения. Вып. 2. Труды Государственного музыкально-педагогического института им. Гнесиных. М., 1973. С. 6–26.

Герциан Е. В. Порокотолоуу и три вида звучания // Acta antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae. T. XXVI. Fasc. 3/4. Budapest, 1978. P. 347–359.

Герциан Е. В. К вопросу о музыкальной символике древности // Советская музыка. 1978. № 12. С. 128–130.

Герцман Е. В. Проблемы античного музыкознания // Советская музыка. 1983. № 5. С. 103–107.

Герцман Е. В. Античная функциональная теория лада // Проблемы музыкальной науки. Вып. 5. М., 1983. С. 202–223.

Герциан Е. В. Античная музыкальная акустика о резонансе // Gordon Athol Anderson. In memoriam. Wissenschaftliche Abhandlungen 49. Henryville; Ottawa; Binningen, 1984. S. 205–210.

Герцман Е. В. «Каталог песен» из Ашшура (КАК 158, соl. VIII) и положения античного музыкознания // Вестник древней истории. 1986. № 2. С. 175–182.

*Герцман Е. В.* Античное учение о мелосе // Критика и музыкознание. Выпуск З. Л., 1987. С. 114–148.

Герциан Е. В. Инструментальный каталог Поллукса // Из истории инструментальной музыкальной культуры. Сборник статей. Ленинградский государственный институт театра, музыки и кинематографии им. Н. К. Черкасова. Л., 1988. С. 7–29.

Герциан Е. В. Ладотональная терминология трактата Боэция «De institutione musica» // Проблемы музыкальной науки. Вып. 7. М., 1989. С. 227–244.

Герциан Е. В. Cassiodori De musica// Традиции в истории музыкальной культуры. Античность. Средние века. Новое время. Ленинградский институт театра, музыки и кинематографии им. Н. К. Черкасова. Л., 1990. С. 3—27.

Герциан Е. В. Византийский трактат о древнегреческой трагедии // МОΥΣΕΙΟΝ. Профессору А. И. Зайцеву ко дню 70-летия. СПб., 1997. С. 274—281.

Герциан Е. В. Древнегреческая органика (по письменным памятникам) // Материалы к энциклопедии музыкальных инструментов народов мира. Вып. 1. СПб., 1998. С. 16–35.

Герциан Е. В. Пифагорейский метод познания музыки // Вестник образования и развития науки Российской академии естественных наук. 2002. № 6 (1). С. 75–80.

Герциан Е. В. Трости для авлоса // Вопросы инструментоведения: Сборник рефератов. Вып. 4. Российский институт истории искусств. СПб., 2000. С. 38–42.

Герциан Е. В. Музыкальная культура Древней Греции: Учебное пособие // Античная художественная культура. Российский государственный педагогический университет им. А. И. Герцена. СПб., 1993. С. 141–174. Герциан Е. В. Музыкальная культура Древней Греции и Византии: Учебное пособие. Ч. І. СПб., 1994.

Герциан Е. В. Музыкальная культура Древней Греции и Византии: Учебное пособие. Ч. II: Комментарии к фонозаписям. СПб., 1995.

*Глебов И*. Греческая музыка // Большая советская энциклопедия. Т. 19. М., 1930. С. 194–204.

Грубер Р. История музыкальной культуры. Т. 1. М.; Л., 1941.

*Грубер Р.* Музыкальная культура древнего мира // Музыкальная культура древнего мира / Под ред. Р. И. Грубера. Л., 1937. С. 7–45.

Денисов Я. А. К папирусу с мелодией из Ореста // Филологическое обозрение. Т. XVI. 1899. С. 44.

Закс К. Музыкально-теоретические воззрения древних греков // Музыкальная культура древнего мира / Под ред. Р. И. Грубера. Л., 1937.

Золтаи Д. Этос и аффект. История философской музыкальной эстетики от зарождения до Гегеля / Пер. с нем. М., 1977. С. 11–92.

Каган М. Морфология искусства. Л., 1972.

Кагаров Е. Древнегреческая музыка. Воронеж, 1908.

Комбарье Ж. Музыка в античном театре // Музыкальная культура древнего мира / Под ред. Р. И. Грубера. Л., 1937. С. 156–193.

Ливанова Т. История западноевропейской музыки до 1789 года. М., 1983. С. 5-24.

Ливанова Т. Музыка // История европейского искусствознания. Т. 1: От античности до конца XVIII века. М., 1963. С. 40–50.

Лосев А. Ф. Античная музыкальная эстетика. М., 1960.

Лосев А. Ф. Эстетика хороводов в «Законах» Платона // Античность и современность: К 80-летию Ф. А. Петровского. М., 1972. С. 133–152.

Лосев А. Ф. О специфике эстетического отношения античности к искусству // Эстетика и жизнь 3. М., 1973.

Лосев А. Ф. История античной эстетики. Т. I — X. M., 1963-1991.

Лосев А. Ф. Эллинистически-римская эстетика I-II вв. н. э. М., 1981.

Лосев А. Ф., Шестаков В. П. История эстетических категорий. М., 1965.

Ницие Ф. Рождение трагедин из духа музыки / Пер. с нем. М., 1912.

Петр В. И. О мелодическом складе арийской музыки. СПб., 1899.

Петр В. И. О составах, строях и ладах в древнегреческой музыке. Киев, 1901.

Петр В. И. Элементы античной армоники. СПб., 1896.

Плутарх. О музыке / Пер. с греч. Н. Томасова; вступ. ст. и прим. Е. Браудо. Пг., 1923.

Плутарх. О происхождении мировой души по «Тимею» Платона // Браш М. Классики философии. Т. 1: Греческая философия. СПб., 1907. С. 377–402.

*Риман Г.* Греческая музыка // Риман Г. Музыкальный словарь / Пер. Б. Юргенсона. М., 1901. С. 398—407.

*Риман Г.* Катехизис истории музыки / Пер. с нем. Н. Д. Кашкина. Ч. 1. М., 1921. С. 21–26; 76–100.

Розеншильо К. Древнегреческая музыка // Большая советская энциклопедия. Т. 12. М., 1952. С. 542–544.

Саккетти Л. О музыкальной художественности древних греков // Саккетти Л. Из области эстетики и музыки. СПб., 1896. С. 72–95.

Саккетти Л. Очерк всеобщей истории музыки. СПб., 1912. С. 1-57.

Самойлов А. Ф. Алиппиевы ряды древнегреческого музыкального письма // Известия общества археологии, истории и этнографии при Казанском университете. Т. XXX. Вып. 4. Казань, 1920. С. 354—495.

Секст Эмпирик. Против музыкантов // Секст Эмпирик. Сочинения: В 2 т. Т. 2. М., 1976. С. 192–206.

*Цыпин В. Г.* Аристоксен. М., 1998.

Шестаков В. П. От этоса к аффекту. История музыкальной эстетики от античности до XVIII в. М., 1975. С. 11-68.

#### Герцман Евгений Владимирович

### ИЗ ИСТОРИИ ДРЕВНЕЙ МУЗЫКИ

**УЧЕБНОЕ ПОСОБИЕ** 

Редактор И. Л. Климович Бильд-редактор Л. А. Овчинникова

Подписано в печать 07.12.2006. Формат 60 × 84<sup>1</sup>/<sub>16</sub>. Бумага офсетная. Печать офсетная. Объем 12,5 уч.-изд. л.: 12,5 усл. печ. л. Тираж 200 экз. Заказ № 419 Издательство РГПУ им. А. И. Герцена. 191186, С.-Петербург, наб. р. Мойки, 48